KRISHNAMURTI

L> EDUCAZIONE
E IL SIGNIFICATO DELLA VITA

«LA NUOVA ITALIA, EDITRICE
FIRENZE


ospite
Stamp

ospite
Stamp


PROPRIETA LETTERARIA RISERVATA

1o EDIZIONE: DICEMBRE 1958

Titolo originale dell’ opera
Education and the Significance of Life
E"A (& Copyright 1953 by Krishnamurti Writings, Inc. Ojai, California, USA)

Prefazione e traduzione di
ALpo VISALBERGHI

<

1;,,.—‘.— we
L .1"-.1':,

Y.
'

z Stampato in Italia



INDICE

Prerazione (Aldo Visalberghi) . . . . pag. vm
e L. L’educazione ¢ il significato della vita
ell. La retta educazione . . . ., . . 8
«III. Intelletto, autorith e intelligenza . . . 41
»IV. Educazione e pace mondiale . . ., . 57
B Ty SOMOHD T ST AT o T e
VI.. Genitor e insegnanti . . . . , ., . 88
V1l Sesso e matrimonio . . . . . . . 104
i VIIL. Arte, bellezza e creazione . . . . .110

s R i e e e



PREFAZIONE

« Un uomo camminava lungo una strada, e dietro
a lui venivano due forestieri. Ora accadde che que-
stuomo vide sul suo cammino qualcosa che brillava, lo
raccattd, Losservd e lo mise nel tascapane. I due che
lo seguivano notarono I atto, e U uno disse all altro:
“Brutta faccenda per voi, non & vero ?” Ma Ualtro, che
era il diavolo, rispose: “No, cid che quellvomo ha ap-
pena trovato & la veritd, ma io ora lo aiuterdo ad orga-
nizzarla” ».

Questa sorta di apologo, che Krishnamurli stesso
raccontd una volta per spiegare ai suoi ascoltatori per-
ché avesse voluto sciogliere I'organizzazione teosofico-
religiosa che si era formata intorno al suo insegna-
mento, delinea con singolare efficacia Uistanza che mo-
tiva il rifiuto totale che egli & andato sviluppando con-
tro ogni forma di dogma, sistema o credo, cioé contro
ogni tentativo di vincolare le credenze degli uomini.

Il particolare radicalismo anarchico predicato da
questo Indiano di educazione europea che si ribelld a
chi voleva considerarlo un ‘messia’, ha infatti questa
caratteristica, di non rifiutare lorganizzazione sociale
per se stessa, nei suoi aspetii pratici, ma di rifiutare
qualunque organizzazione che, dichiaratamente o meno,
voglia « organizzare la verita », poggi cioé su di un si-
stema di credenze e pretenda di propagandarlo.

Buona parte delle forme esistenti di organizzazione
sociale hanno peraltro questa pretesa, che non é meno
pericolosa quand’é inconfessata. La proprieta o la pa-



— YL —

tria o il progresso o lefficienza sono i miti nascosti
che reggono le nostre strutture sociali e che, corrobo-
rati dalla nostra stessa paura ed inerzia, dal nostro
desiderio di sicurezza, ci impediscono di veder chiaro
dentro di noi, presupposto per veder chiaro nelle cose
del mondo.

Contro i miti che impoveriscono la nostra esistenza
va riaffermata Uistanza, antica quanto la saggezza uma-
na, che non v'é altra conoscenza costruttiva e feconda
che la conoscenza di noi medesimi, né altra riforma non
illusoria che quella del nostro pit intimo essere. Questa
conoscenza, ch’é anche redenzione, & la sola * verita’,
una veritd non mai data una volta per tutte, non mai
completamente formulabile in termini intellettuali.

Asserire seriamente questo motivo significa totale e
radicale rifiuto di ogni autoritd e insieme di ogni vio-
lenza, compresa la violenza della ribellione. Una fede
tolstoiana nelle intime forze del cuore umano ci addita
allora, in una retta educazione, l'unico varco verso il
meglio, I'unica via per una rivoluzione che non diventi
a sua volta reazione.

Ma com’é possibile, sui presupposti di una pro-
fessata anarchia che rifugge dai mezzi termini, fondare
una qualsiasi forma di educazione? L’educazione non
implica autorita? I'educazione non dev'essere prepa-
razione alla vita, e percid accettazione dei valori della
vita, degli “ideali’ per cui merita vivere ? La semplice
affermazione del pieno sviluppo dell'individuo ®inte-
grato’, cioé armonica unita di mente e cuore, non porta
semplicemente al caos ? Pud aversi un’educazione senza
metodi prefissati, senza *sistemi’ ?

Nei saggi raccolti in questo volumetto Krishna-
murti affronta siffatte questioni senza deflettere dalle
sue radicali posizioni di partenza. L'interesse che essi
presentano per chiunque si occupi di problemi edu-
cativi sta in una sorprendente convergenza fra le esi-



_—Ix_

genze che rampollano da una cosi totale iconoclastia, e
quelle che la migliore pedagogia contemporanea ¢ an-
data lentamente maturando, partendo da una proble-
matica assai diversa ed assai pit articolata.

1l tono di queste pagine pud apparire monocorde e
leggermente predicatorio (si tratta di rielaborazioni di
discorsi tenuti in diverse occasioni), largomentazione
pud apparire a volte sommaria, a volle paradossale, ma
i motivi che vi ricorrono sono tutti degni di medita-
zione accurata, sia quando appaiono informati al piu
violento anticonformismo, sia quando invece sembrano
sfiorare il luogo comune.

Fra i primi va certamente annoverata la negazione
di qualsiasi funzione educativa agli *ideali’. Quando ci
preoccupiamo di cid che dovrebbe essere ten-
diamo a dimenticarci di cid che é, dellindividuo con-
creto, sede di ogni valore, e che ha diritto al nostro
piti incondizionato rispetio. Dimentichiamo che sono
i mezzi che determinano il fine, e che « il sacrificio del
presente a un futuro ignoto non risolvera certamente
nessuno dei nostri problemi». Non c’é nessun ideale
al quale sia lecito sacrificare anche un solo individuo,
non c¢'é nessun futuro che valga pid del presente. Noi
« dobbiamo essere seri, affrontare ora i nostri problemi,
e non posporli in vista del futuro. L’ eternita non
¢ nel futuro, l’eternita é ora».

Questo motivo é stato affermato con altrettanto vi-
gore soltanto da Dewey e da Whitehead, ed ha trovato
il suo ubi consistam estetico in Aldous Huxley. Ma piti
in generale pud dirsi che tutta Ueducazione piti spre-
giudicatamente moderna rifiuta di essere semplice pre-
parazione alla vita, e vuol essere vita essa stessa, vita
quanto pid piena, integrata, ricca é possibile.

Un altro motivo che pud apparire a tutta prima
sconcertante, e che a ben riflettere & perfettamente con-
gruente con gli sviluppi della migliore pedagogia con-

=



— X —

temporanea, ¢ quello del rifiuto di ogni sorta di auto-
ritd e ‘guida spirituale’, e finanche di un ruolo di
direzione scolastica che sia vero ruolo di comando. Gli
educatori non devono essere persone che trasmettono
veritd, bensi « persone che stanno facendo esperienza,
e percid insegnano», € la direzione di una scuola
dovrebbe avere carattere collegiale, fondarsi sulla li-
bera associazione di insegnanti mossi da aspirazioni
comuni ¢ decidenti collegialmente su tutte le questioni
principali. E gli studenti stessi, tramite loro comitati,
dovrebbero collaborare allaffermarsi di un’atmosfera
donde i personalismi siano sbanditi. e dove la cosa im-
portante sia « scoprire c0sa sia giusto, e non chi
abbia ragione ».

Ma non ¢ proprio in questa direzione che stanno
operando le piti serie associazioni di insegnanti, in sva-
riati paesi del mondo? Il nuovo impulso dato alla co-
operazione, alle discussioni di gruppo senza leader pre-
fissato, alla pianificazione democratica del lavoro nei
convegni e negli stages, non punta forse verso forme
di organizzazione educativa che solo vecchi pregiudizi
verbali ci impediscono di chiamare anarchiche?

Forse lobiezione da muoversi sarebbe invece che
qui Krishnamurti stesso delinea un “ideale’. Ma la pro-
babile risposta preciserebbe che si tratta piutiosto di
una semplice, naturale espressione di liberta, di quella
liberta che & un punto di partenza prima di essere un
punto di arrivo, e circa la quale « non ci possono essere
compromessi»; solo il lungo condizionamento a una
falsa ¢ disciplina® puo farci vedere come meta distanie
la forma d’azione educativa piti semplice e piti umana,
fondata sulla mutua comprensione ed il mutuo rispelio
fra insegnanti ed allievi, e degli insegnanti fra loro.

La nettezza aliena da ogni compromesso con cui
Krishnamurti prospetta le esigenze di un’educazione ri-
generatrice si rivela dunque come un salutare lavacro



—fe

contro le piti subdole forme di conformismo, che son
quelle che si nascondono sotto il nome di * buon senso’.
Essa suscita nel lettore di mente aperta quello «spi-
rito d’avventura», quel divino « scontento» che sono
Punico «varco verso la liberta». Forse si dira che
non & saggio prendersela cosi contro i poteri costituit,
che non & sensato affermare che la nostra civilizzazione,
« basata sulla violenza, fa la corte alla morte>», che
non & coerente nutrire tanta sfiducia nelle istituzioni e
confidare insieme cosi pienamente nelle possibilita di
rigenerazione attraverso un libero « fiorire in amore e
bonta» dellindividuo. Ma se le vie battute ci hanno
portato sull'orlo dellabisso, anzi hanno gia precipitato
Pumanita in spaventose carneficine, e non le danno tut-
tavia vera speranza di tregua, perché impedirci una vi-
sione radicalmente nuova, che rompa i ponti con un
passato di miseria e di distruzione ? Se i valori accet-
tati hanno fallito cosi totalmente, quale ipoteca essi
possono porre coniro nuovi valori ?

Naturalmente, molto ¢'é di discutibile nelle affer-
mazioni di Krishnamurti, anzi esse sono tutte essenzial-
mente discutibili. Ma l'importante é appunto di-
scuterle, e non solo neglj aspetti pit radicali, ma anche
in quelli apparentemente ovvii e banali. Cosi la sfiducia
verso le tecniche e i metodi educativi pud sembrare che
indulga a un facile andazzo di stampo idealistico, mal-
grado la violenza delle critiche anti-idealistiche altrove
sviluppate. Cosi la critica verso I'economicismo e il
culto dell efficienza puo sembrare logoro luogo comune.
Cosi il richiamo continuo all'interioritd e alla cono-
scenza di sé pud sembrare un motivo che elude una
impostazione scientifica delle questioni.

Eppure tutto cio ci appare sotto una luce diversa
quando tentiamo di approfondire maggiormente pro-
prio quest'ultimo punio. Conoscere noi stessi significa
riconoscere in noi una natura attiva e potenzialmente



— X —

creativa esposta non meno alla frustrazione della routine
che a quella degli scacchi che il nostro stesso fare abi-
tudinario necessariamente incontra: donde I'ambivalen-
za che ha per noi il nuovo, I'imprevisto, il precario.
Qualunque sia il grado di eccellenza’ spirituale che cre-
diamo di aver raggiunto, conoscere noi stessi vorra dire
riconoscere I'umanita in noi, sostanzialmente uguale in
tutti gli individui e sotto tutti i cieli.

A dire il vero, a noi sembra che per una siffatta
penetrazione della natura umana, Uapporto delle mo-
derne scienze dell'vomo sia fondamentale e insostitui-
bile, piti di quanto lautore di questo libro non sembri
concedere. Non che egli indulga a forme statiche di
autocontemplazione, o che neghi il valore dell'inda-
gine scientifica: la sua preoccupazione é piutiosto di
evitare che provvisori schemi intellettuali incapsulino e
coartino la viva interiorita dell’esperienza umana. Ma
questa preoccupazione é in fondo intima allo stesso
atteggiamento scientifico piti maturo, & costitutiva del-
listanza critica che riconosce nel * circolo” di esperien-
za e natura insieme il limite e il fermento della realta
o dell © essere’.

. « L’esistenza ¢ relazione », afferma Krishnamurti in
consonanza con la riflessione filosofica piu aggiornata,
respingendo ogni pretesa conoscenza che isoli Uindivi-
duo dagli altri individui e dall' ambiente. Ma che altro,
se non lindagine scientifica accurata e precisa, puo for-
nire articolata concretezza a una tale asserzione ? Tulla
la scienza moderna, in tulli i suoi settori, va aprendosi
ad una visione relazionale della realta. In particolare le
scienze delluomo mostrano sempre meglio la natura
culturale e sociale dei suoi modi di pensiero e di espe-
rienza. La rotlura violenta con il condizionamento sto-
rico che ingenera chiusura, egoismo di gruppo e pregiu-
dizio, implica una conoscenza precisa dell’'intero pro-
cesso storico-sociale. Cio é tanto piti necessario quanto

i



— XL —

piti attenti si vuol essere ad evitare che il moto di rea-
zione si limiti a rinnovare in forma mulata i vecchi
errori.

Lo scarto tradizionale fra conoscenza scientifica e
conoscenza introspettiva di noi stessi é andato sempre
piti riducendosi; non pud dirsi annullato, tant'é vero che
psicologi sociali e aniropologi scrivono libri volti a col-
marlo, ma quel che & cerlo & il progressivo attenuarsi
del contrasto di fondo che ancor pochi decenni fa sem-
brava opporre intersoggettivita del dato scientifico al-
lincomunicabilita di quello introspettivo. L'istanza so-
cratica dell’esame di sé viene ad assumere oggi un nuo-
vo valore e perde nel contempo la pretesa antinatura-
listica che storicamente I'accompagnava. Questa pretesa
¢ assente del tutto nell’opera di Krishnamurti, che ri-
fiuta del pari idealismo e materialismo, ma afferma la
piena continuita fra l'uomo e il suo ambiente, fra l'uo-
mo e la natura. In cio sta la miglior premessa all’in-
serimento delle esigenze espresse in questo libro nella
realta sociale della scuola, pur senza che esse debban
perdere alcunché del loro carattere radicale e rivolu-
zionario. .

Ma se non v'é conflitto fra le istanze della rigene-
razione interiore e della non-violenza, e lo spirito scien-
tifico, permane tuttavia il pericolo di un irrigidimento
acritico del dato scienlifico in credo o in dogma. Contro
queste forme aggiornate di conformismo e di quietismo
suona pit che mai appropriato il monito a mantenere
intatta la nostra disponibilita, il nostro « scontento»,
rifiutando di irrigidire in formule, di « organizzare » in
sillabi gli strumenti del nostro quotidiano lavoro edu-
cativo,

ALpo VISALBERGHI



	dx
	sx
	dx
	dx
	sx
	dx
	sx
	dx
	sx
	dx



