-

o

EDUCATORI ANTICHI E MODERNI

ALDO VISALBERGHI

John Dewey

«LA NUOVAITALIA» EDITRICE
FIRENZE

e







PREFAZIONE

Dei cinque capitolt che lo compongono soltanto l'ultimo é stato
scritto espressamente per questo volumetio. Il primo riproduce, con
qualche modifica ¢ 'aggiunta di note a pié di pagina, il testo di
una conversazione radiofonica, gli altri somo saggi gia comparst
sulla rivista Scuola e citta, qui ristampatt con qualche licve
ritocco. Ma trattandosi di lavori gia composti con [intento di
illuminare secondo un certo disegno i punti essenzialt del pensiero
deweytano e in particelare le sue idee educative, spero che tl libro
presentt nel complesso una sufficiente organicita, tale da giustifi-
care la numerazione progressiva der capitoli, che mt paiono con-
nessi _fra loro da un’effettiva linea di svolgimento.

Il primo capitolo infatti é una presentazione complessiva della
personalita umana e filosofica del Dewey, il secondo traita der
rapporti fra la sua filosofia ¢ la sua pedagogia, il terzo investe
il concetto d’interesse, che pud considerarsi come il centro al quale
vanno rapportate tutte le sue formulazioni in fatto di morale e di
pedagogia, 1l quarto esamina tali formulazioni nelle loro concrefe
espressiomt didattiche e il quinto infine sulla scorta di dissenst
¢ consensi incontratt dal pensiero deweyiano, conclude, circa la na-
tura e [importanza del suo apporto, in vista soprattutio di un
rinnovamento serio e sostanziale dello spirito che informa la nostra
scuola. |

E chiaro che il nostro lavoro non vuol essere un’esposizione
esauriente, ma soprattutio un avviamento alla lettura diretta, e
un austlio interpretativo che speriamo utile. Non c¢i siamo impe-
gnatt a seguire le varie jfasi di sviluppo del pensiero deweyiano:



— VIl —

dal periodo di Chicago in poi esso non ¢i presenta nessuna « svolta »,
ma soltanto un progressivo approfondimento in una stessa direzione,
¢ ci stamo limitali percio a segnalare via via i pochi casi net
qualt fosse intervenulo qualche mutamento notevole. Non abbiamo
voluto far troppa parte alle nostre opinioni personali col dedicarve
una sezione o un capitolo. Esse emergono, com’é naturale, nel
corso stesso dell’esposizione, ma si é posta ogmi cura ad evitare
che la complicassero o intralciassero.

Oltre a una breve nota bio-bibliografica, il volumetto reca in
appendice uno scritto polemico gia apparso su Scuola e citta,
scritto che pensiamo possa riuscire di qualche interesse per il lettore,
giacché riguarda certe velleita di  « superamento» della scuola
attiva, sospette di risolvers: in una sostanziale negazione di quella
sua ntima ispiraziore democratica della quale il Dewey é il pid
illustre assertore.

A.V.

AVVERTENZA ALLA 22 EDIZIONE

Non ko ritenuto di dover fare nessuna aggiunta o modifica sostanziale
al volume, che mi pare costituisca tuit’ora un’utile introduzione gene-
rale al pensiero del Dewey ¢ alla sua pedagogia. Mzt sono limitato ad
apportare gli indispensabili aggiornamenti alla nota bio-bibliografica.
Rimando chiunque abbie interesse ad un’analisi anche tecnicamente appro-
Sfondita degli sviluppi pit recenti dello strumentalismo deweyano ad altri
miel scritti sull’argomerdo, particolarmente al mio volume Esperienza e
valutazione (Torino, Taylor, 1958).

A. V,




1L FILOSOFO DELLA DEMOCRAZIA *

La figura di John Dewey, la cui longevita feconda ¢
stata festeggiata or non ¢ molto, in America ed anche
fuori d’America, in occasione del suo go° compleanno,
corrisponde abbastanza male alla figura tradizionale del
filosofo. Pud rammentarci piuttosto quella del vecchio
yankee, capitano d’industria, inventore o statista, che rimane
sino all’ultimo al suo posto di lavoro 1); tant’¢ vero che
c’é chi ha ravvisato in Dewey il tipo dell'uomo d’affari
e di mondo, non certo nel senso banale, ma in quello piu
pieno, di persona profondamente inserita nella vita con-
creta; e si & esaltato in lui Puomo che & divenuto a public
power, una pubblica potenza 2). Espressione questa che

*) 11 testo & quello di una conversazione radiofonica tenuta nel
novembre 1949 per la rubrica Universitd Internazionale G. Marconi. Vi
¢ stato apportato qualche lieve ritocco, e vi sono state aggiunte alcune
note.

1) Dopo la giubilazione accademica, al compimento del 70° anno
d’eta (1929), Pattivitd del Dewey non solo si & mantenuta intensissima
quanto a produzione filosofica (alcune fra le sue opere fondamentali
sono posteriori: tali Art as Experience, del ’34, e Logic: the Theory of In-
quiry, del ’38), ma ebbe modo di dispiegarsi con anche maggiore e pit
diretto impegno per cid che concerne i problemi politici e sociali. Egli
continud altresi a compiere viaggi all’estero quando se ne presentasse
Popportunita; notevole quello del ’37 nel Messico, come presidente
di una commissione che doveva giudicare delle accuse mosse da parte
sovietica contro L. Trotsky.

2) Vedi H. W. ScunsIDER, introduzione a M. H. Tromas, 4 Bi-
bliography of j. D., New York, Columbia University Press, 2% ed., 1939.



_— 0 —

potrebbe indurre in errore, ove si pensasse ad effettivi
giochi di aderenze e di clientele, ad effettivi convoglia-
menti di interessi, di aspirazioni o addirittura di illusioni
direttamente promossi. Anche in America il suo potere
sulla pubblica opinione & stato ed & unicamente quello di
chi ha lavorato senza posa a far leva sulle forze attive
della natura umana, e la sua singolaritd consiste in C10,
che questo appello non & mai suonato astratto e retorico,
perché non ha mai contrapposto degli ideali troppo no-
bili ad una realta troppo corrotta, ma al contrario ha sa-
puto mostrare con la paziente analisi dell’empirista con-
giunta alla genialitad di uno spirito creativo I’inesauribile
possibilitd di miglioramento concreto ch’e implicita in
ogni situazione storica reale, dovunque siano in gioco va-
lori umani ). Questo moderno « profeta disarmato» forse
non meriterebbe I’ironia di Machiavell; : giacché ha avuto
la fortuna di inserire il suo insegnamento in un ambiente
di democrazia in isviluppo, e sopratutto il merito dji far
presa su di essa, e migliorarla, ed ampliarne gli obbiettivi,
proprio per la sua aderenza al concreto, per la popolarita
e Pantiaccademismo della sua filosofia, I « profeti disar-

Lo Schneider, sincero ammiratore del Dewey, giunse altrove pressoché
a mitizzarne la funzione starica, come di colui che finalmente avrebbe
colmato I'antico dissidio fra Pan e Logos, fra impulso naturale e razio-
nalitd disumanizzata. Uno scrittore francese ¢ ricorso invece ad una
bizzarra immagine tratta dalla fisiologia per esprimere Iintimita e la
profondita del pur non palese influsso esercitato dal Dewey sulla so-
cletd americana: egli ne sarebbe non la testa, ma certamente la glan-
dola endocrina piu importante! (H. pe KEYSERLING, Psychanalyse de
[’ Amérique, Paris, Stock, PP- 115-116, cit. da C. Massa, Lg Slosofta di
J- D., Lecce, 1940).

1y E questo il ben noto «migliorismo » deweyiano: «la credenza
che le condizioni specifiche esistenti in un dato momento, buone o
cattive che siano comparativamente, possono in ogni caso esser mi-
gliorate » (Ricostruzione filosofica, trad. De Ruggiero, Laterza, Bari, 1931,

p. 185),




__3—

mati», i filosofi utopisti hanno sempre avuto un torto fon-
damentale, quello di prospettare delle ben congegnate si-
tuazioni ideali, rispetto alle quali il gusto intellettualistico
della sistemazione astratta finiva col prevalere sullo studio
accurato dei mezzi necessari alla loro realizzazione, e per-
sino sulla valutazione attenta dell’effettiva loro desidera-
bilitd morale. Per questo dall’utopia si genera normal-
mente o lo scetticismo o il fanatismo, € non sempre i suoi
inizi di realizzazione sono preferibili al suo totale ripudio.
Su nessun punto il Dewey si ¢ battuto con tanto accani-
mento, come su questo, dell’indistinguibilitd dei mezzi dai
fini, che & allo stesso tempo il nucleo della sua filosofia
¢ il cardine del suo concetto di democrazia. Democrazia &
comunicazione, collaborazione, partecipazione in finalita
congiunte: cid che conta ¢ il metodo, non le finalita che
sono anch’esse strumenti per realizzare ad un tempo e la
societa e I’individuo. Democrazia ¢ discussione pienamente
libera, dibattito ininterrotto: ogni presupposizione di fini
assoluti limita la discussione, tronca il dibattito, e percid
menoma l'uomo. Dewey non vuole nessuna societa pia-
nificata, ma una societd perennemente pianificantesi dal
proprio interno, in base al pitt ampio controllo sociale dei
risultati 1),

Fin qui la posizione di Dewey non si distinguerebbe
gran che da quella di ogni spirito veramente democratico:

1) La differenza che intercorre fra una planned society ed una conti-
nously planning society & stata cosl formulata dal Dewey: « La prima ri-
chiede disegni fissati imposti dall’alto e che pertanto si affidano alla
forza, fisica e psicologica, per ottenere che ad essi ci si conformi. La
seconda significa liberare l'intelligenza attraverso la forma pilt vasta
d’interscambio cooperativo ». (The Economic Basis of the New Society,
saggio scritto espressamente per ’antologia di suoi scritti Intelligence in
the Modern World, a cura di J. Ratner, Modern Library, New York,

1939, Pp- 431-432),



_.4—

ma, abbiamo detto, la sua fede democratica ha per lui la
dignita di un metcdo, e di un metodo la cui validita ed
efficacia non si lim:ta al campo politico-sociale, ma & uni-
versale. La filosofia non ha altro compito che di enuclearlo
e formularlo con sempre maggior concretezza, mostrandone
Papplicabilita illimitata, dal campo dell’educazione a quello
dalle scienze esatte, dal campo della logica piu generaliz-
zata a quello delle piu particolari tecniche del ricercatore
sperimentale. Per questo Dewey pud dirsi veramente il
filosofo della democrazia, giacché in nessun pensatore v’¢
cosi intima € completa rispondenza fra un ideale etico-
politico e Pinterprezazione di quelle attivita che si sogliono
considerare puramente conoscitive.

Naturalmente il Dewey non costrui dal nulla: la sua
filosofia va inquadrata in quella dell’ambiente nel quale
si venne sviluppanco, o meglio della cultura anglo-ameri-
cana moderna in tutta la varieta dei suoi aspettl, giacché
la pili approfondita biologia evoluzionista e la nascente
psicologia « behaviourista » non ebbero nella sua forma-
zione minore importanza del kantismo e del neo-hegelismo
cui si accostd da studente, o del pragmatismo del James e
sopratutto del Peirce di cui fu pit tardi un assertore origi-
nale e critico *). L’intensita stessa con cui senti i problemi

1) E abbastanza significativo che lo «spiccato interesse per la filo-
sofia» del Dewey dati, a detta di lui stesso, non tanto dall’incontro
con i classici della materia quanto dalla lettura di un testo dj biologia
dello Huxley, ch’egli ebbe ad usare al terz’anno dj universitd in un
corso di fisiologia: ne trasse quel «senso di interdipendenza e di unita
_interrelativa » dei fenomeni, che si preciserd nel concetto cosi tipica-
mente deweyiano di interazione fra individuo ed ambiente fisico e sociale.
L’insegnamento di G. Stanley Hall, del quale poté profittare piti tardi
alla John Hopkins University di Baltimora gli rese famigliare la nuova
“psicologia genetica e 1a teoria della « ricapitolazione » delle attivita
. ancestrali da parte del fanciullo. Quanto al « behaviourismo » vero e
Proprio, ¢ stato giustamente osservato che nella parte positiva la psico-
logia del comportamento & piuttosto precorsa dal Dewey che non mu-




.—5.__

sociali & anch’essa legata a quel particolare individualismo
americano che ¢ altresi movimento versc forme sociali
spontanee ed originali, scaturenti dalle necessita reali di
una nuova € complessa convivenza umana, piuttosto che
non trasmesse da una tradizione stantia. Ma la pilt appro-
fondita analisi genetica non toglie nulla all’originalita del
suo pensiero. Dal molteplict e scissi elementi di una cultura
che nel complesso riproduceva la fisionomia contraddittoria
del contemporaneo spirito europeo, che andava maturan-
do, nel clima rarefatto del decadentismo, le sue angoscio-
se csperienze talvolta rovesciantisi nei miti della forza e
del sangue, John Dewey riuscl a trarre una concezione
unitaria della vita, che ne accetta la problematicita senza
indulgervi, che ne delinea 1 motivi di progresso senza cul-
larsi per questo in illusioni dannose, che elimina ogni dua-
lismo, reinserendo 'uomo nella natura quale ci ¢ mostra-
ta dalla fisica e dalla biologia moderne, senza tuttavia
ridurlo a meccanismo, ma al contrario lumeggiando I’in-
sufficienza critica di ogni positivismo vecchio € nuovo, non
meno che di ogni intuizionismo pit o meno irrazionali-
stico. La posizione polemica che egli mantiene nci con-
fronti della filosofia europea € anzitutto rifiuto di ogni
forma di intellettualismo e di soggettivismo. Questo suo
atteggiamento lo fa apparire come ultra-americano, ma &
viceversa alla base del suo universalismo senza riserve.

tuata dal Watson o da altri. Dal James ritrasse suggestioni fondamen-
tali, ma piuttosto per ci6 che concerne la feconda e dinamica conce-
zione « biologica » della psiche, che non per il particolare pragmatismo
a tinta volontaristica che & ]’aspetto piu noto del suo pensiero: il prag-
matismo o strumentalismo del Dewey ha maggiori affinitd con quello di
Charles S. Peirce, che pure egli conobbe relativamente tardi. (Cfr,
From Absolutism to Experimentalism nella raccolta curata da J. H. Muir-
head, Contemporary American Philosophy, Macmillan, New York, 1930,

2° vol., pp. 13-27).



— 6 —

Egli non vuol trasformare in circolo vizioso quello che &
invece il fecondo movimento storico dell’esperienza uma-
na: ¢ vero bensi che pud affermarsi con pari diritto che
I’esperienza ¢ nella natura e che la natura ¢ nell’esperien-
za,' ma il concetto di esperienza, intrecciato com’¢ con
quello di un linguaggio che ha origine sociale, non ¢ affat-
to riducibile, per il Dewey, ad una mitica « soggettivita »1),
L’esperienza & naturalmente sociale, il pensiero ¢ sociale,
la scienza & sociale; ma v’ha di piti: I’individuo stesso, la
persona umana €, in quanto pcriona, essenzialmente un
prodotto della societi. Questa « produzione » di liberi e
autonomi individui €& l'unica vera finalita, rispetto alla
quale ogni altro ideale sociale e politico non pud avere
che funzione strumentale 2). Percid, come tutti coloro
che, da Platone a Rousseau, credettero nell’inscindibilita
di morale e politica e vollero plasmare la societa in nuove
forme, egli mai perse di vista il problema educativo, e so-
stenne che la scuola deve fondarsi sugli interessi, 'iniziativa
e ’azione collaborativa e concreta degli alunni, fornendo
il pitt decisivo apporto al moderno attivismo pedagogico.

1) L’antisoggettivismo ¢ uno degli atteggiamenti pili costanti nel-
Iopera del Dewey. Il soggettivismo ha avuto un’importante funzione
storica antiautoritaria, che ormai tradisce se vuol esser di piut che il
semplice riconoscimento dell’importanza di un fattore «soggettivo »
nell’esperienza, come condizione « che & richiesta per convertire le con-
agizioni di specie di ogget:i che, in quanto specie, rappresentano possibi-
lita generiche, in questo oggetto »: P'esigenza soggettivistica deve insomma
limitarsi, non diversamente che nei pit sorvegliati sviluppi del nostro
idealismo (per es. in Calogero), alla costante consapevolezza che, al
di la di ogni schema utile ma astratto, la realta & tale solo in quanto
¢ realta per qualcuno, a trimenti ¢ il prodotto di una qualche sorta di
mitomania scientifizzante (cfr. J. D., L’oggettivismo-soggettivismo della
Silosofia contemporanea, a cura di A. Visalberghi, in «Rivista di filosofiar,
1950, I, pag. 715 si tratta della traduzione di un saggio comparso sul
Journal of Philosophy, 1941, n. 2 e ristampato in Problems of Men, Philo-
sophical Library, New York, 1946).

2} The Economic Basis ecc., cit., pag. 430,




._7__

Né presentd tali innovazioni come una panacea Imiraco-
losa, ma come la principale fra le molteplici riforme che
debbono eliminare le troppe contraddizioni della socicta
contemporanea.

Non & possibile prospettare brevemente i modi specifici
nei quali il Dewey lega questo motivo della socialita al suo
strumentalismo logico, ciot alla riduzione di ogni pit
astratta formulazione teorica ad un complesso normativo
per azioni possibili, che ritrae ogni sua validita unicamente
dalle attivitd di ricerca sperimentale che lo hanno verifi-
cato. Quel che conta & che nella sua recisa negazione di
ogni iato fra scienze descrittive e scienze normative, nella
sua decisa identificazione ci morale, sociologia e politica,
nel suo auspicare ’estensione del metodo scientifico a quel
campo, egli in realta rovescia il pragmatismo Ingenuo ¢
amoralistico di gran parte della moderna filosofia della
scienza. La scienza vera Nnon procede che sbandendo di
continuo ogni apriorismo ed ogni dogmatismo, istituendo
i1 costume della pilt ampia tolleranza reciproca, superando
ogni frontiera ed ogni diversa barriera sociale, ignorando
ogni altra legge che non sia quella della illimitata comuni-
cazione fra esseri pensanti?). La scienza non & PpErcio
estranea alla morale, ma € la sua pill alta espressione, ed
ogni applicazione della scienza in senso particolaristico ed
egoistico, non importa se individuale, di gruppo, di razza,
di nazione, di religione o di classe, non & che il violento
pervertimento della sua stessa essenza 2). Né il Dewey sl

1y Cfr. in particolare Varticolo Unity of Science as a Social Problem
in International Encyclopedia of Unified Science, The University of Chicago
Press, Chicago, 1938, vol. I, fasc. I, pp. 29-38; quest’idea di uno stretto
rapporto fra genuina mentalita scientifica e consapevole atteggiamento

morale & un aliro degh atteggiamenti costantl sempre riaffioranti nel-

I'opera del Dewey.
2) Questo pervertimento della scienza, o meglio questo ucciderla



— 8 —

limitd alle enunciazioni teoriche, ma intervenne sempre
dovunque gli parve che la sua autorita e il suo scoperto
impegno potesserc migliorare una situazione, intervenne
sulle questioni razziali circa 1 negri e circa gli ebrei, su
quelle coloniali, su quelle dell’estremo oriente, intervenne
per il caso Sacco-Vanzettl, intervenne nel modo piu impe-
gnativo in difesa di Trotsky (e in Russia non pare Pabbiano
dimenticato, a leggere quel che vi si scrive ora sul suo
conto) 1), intervenne a favore di ogni iniziativa di pace,
pur criticando apertamente qualunque illusione utopistica.
Per i mali sociali =gli non suggerisce ricette, perché I'im-
portante ¢ sgombrare il campo dai pregiudizi, ivi compresi

come scienza per sfruttarmme le spoglie a fini particolaristici, & delitto
che il Dewey imputa egualmente all’ultra-reazionario da un lato e
all’ultra-radicale dall’altro, insomma ai totalitarismi di opposto colore
che usano «le tecniche della scienza per distruggere ['atteggiamento
scientifico» (Unity of Science ecc., cit., paragr. 3°). Altrove il Dewey
esemplifica molto drasiicamente, a proposito delle pseudo-scienze pro-
mosse dai totalitarismi, ponendo sullo stesso piano il razzismo tedesco
e la « nuova » biologia sovietica, i cul caratteri gli erano noti prima as-
sai che il nome di Lysenko assurgesse a notorieta mondiale (Freedom
and Culture, Putnam’s Sons, New York, 1939, cap. VI). Per il Dewey
agli scienziati stessi ed a tutti gli uomini di cultura in genere incombe-
rebbe I'obbligo di promuovere attivamente 'estensione dell’atteggia-
mento scientifico, che & tolleranza, comprensione, antidogmatismo, ad
ogni ambito d’umana zttivita, affinché si possa accrescere l'intendimen-
to reciproco e la libera comunicazione — non basta far partecipare
tutti ai benefici delle scoperte scientifiche, solo una sempre pilt vasta
partecipazione al genuino spirito scientifico assicura un progresso sce-
vro da pericoli ¢ da contraddizioni. Freedom and Culture, che dovrebbe
veder presto la luce anche in traduzione italiana, ¢ una delle opere
deweyiane in cul questi concetti trovano pill compiuta e vivace espres-
sione.

1Y Teoria dell’amoraiismo borghese di F. D., suona il titolo di un lungo
articolo di A. F. Scisc’kin in « Voprosyi Filosofii » (Questioni filosofi-
che), Mosca, 1947, fasc. 2°. La critica che ivi si rivolge al Dewey &
improntata al piu piatto oggettivismo ingenuo, riverniciato alla marxi-
sta in modo assal dubbio, ma non manca in compenso di espressioni
colorite, come in questa definizione dello « strumentalismo » deweyiano:
« teoria molto volgare della scienza, degna di un businessman americang
di piccolo cervello» (p. 249). '




quelli dell’economia classica, € promuovere organizzazioni
ispirate ad una genuina mentalita sperimentale; per 1 mali
politici ritiene che la cosa pit importante sia abbattere il
vecchio rito della sovranita nazionale, il mito della tetra
casa senza finestre 1), La vera democrazia non puo avere
limiti di sorta, e tanto mMeno quelli delle screditate frontiere
politiche. Lunga € complessa sarebbe un’analisi dell’effet-
t;va influenza che queste idee hanno esercitato finora nel
mondo, ma sembra legittimo concludere che esse rappre-
sentano la pitt compiuta alternativa democratica all’uni-
yersalismo rivoluzionario della dottrina e della prassi mar-
xista. I probabile che nella misura medesima in cui un’al-
ternativa del genere potra prendere piede anche sul piano
sociale e politico oltre che su quello culturale, andra con-
solidandosi quella pace rispettosa di tutti i popoli e di tutte
le razze della terra che ¢ tanto facile dire di volere € tanto
difficile volere sul serio.

1) « Patriottismo, Onore Nazionale, Interessi Nazionali e Sovra=
nith Nazionale sono le quattro pietre angolari su cui s’erge la struttura
dello Stato Nazionale. Nessuna meraviglia che le finestre di un siffatto
edificio siano chiuse alla luce del cielo, che i suoi ospiti siano paura,
gelosia, sospetto, € che la Guerra regolarmente irrompa dalle sue por-
te » (Nationalism ad its Fruits, in Gharacters and Events, Henry Holt, New

York, 1929, P- 803).



i

I FONDAMENTI FILOSOFICI
DELI’ATTIVISMO PEDAGOGICO

I. — INTRODUZIONE.

L’ultimo cinquantennio ha veduto il progressivo affer-
marsi in quasi tutto il mondo civile di un movimento di
rinnovamento pedagogico che va sotto il nome di Scuola
attiva. Veramerte, la varietd delle correnti filosofiche
e pedagogiche, delle formulazioni scientifiche, delle loro
applicazioni e degli esperimenti didattici autonomi, che vi
hanno concorso e vi concorrono, & cosi grande, e cosi
piccola purtroppo la diffusione effettiva dei metodi at-
tivi, che ¢ ancora possibile e forse opportuno ricor-
rere all’espressione meno impegnativa di « Scuole nuo-
ve»1). La quasi totalita degli indirizzi presenta tuttavia al-
cuni caratteri ccmuni, necessariamente generici, che si pos-
sono riassumere nel trinomio fiberta, attivita, soctalita. Non in-
sisteremo all’inizio sul primo termine, ch’¢ fornito di troppi

1) L’espressione «scuola attiva» sembra sia d’uso relativamente
recente, introdotta per la prima volta da Pierre Bovet in un articolo
del 1917 e resa corrente da lui stesso, dal Ferri¢re e da altri, sopra-
tutto per rimpiazzare la voce poco felice di Arbeitsschule. Assunse tut-
tavia sin dall’inizio un significato assai ampio, si da indicare in gene-
rale tutti gli indirizzi che tendano a valorizzare al massimo ’attivita
spontanea del fancdullo. L’espressione « Scuola nuova» ¢ piu antica
(New School si chiamava gia quella fondata da Cecil Reddie ad Abbot-
sholme nel 188g), e naturalmente piu generica. Il Codignola I’ha pre-
ferita nel titolo del suo volumetto Le Scuole Nuove (Firenze, La Nuova
Italia, 1946). Circa 1l'espressione «scuola progressiva», che & la piu
usata in America, vedi innanzi al Cap. 1V, p. 71.



significati diversi per aver valore distintivo prima che
sia possibile delimitarlo ponendolo in un ben determi-
nato rapporto con gli altri due; circa questi ultimi invece
& bene chiarire che sono da assumersi nelle loro accezioni
pil1 correnti, Puno proprio nel senso di lavoro intelligente
bensi, ma fatto « col corpo e colle mani », Paltro in quello di
collaborazione che si produce spontaneamente, come orga-
nizzazione dell’attivita € compartecipazione dei risultati®).

Cosi intesi, i caratteri dell’attivita e della socialita co-
stituiscono un criterio di distinzione utile, se anche non
del tutto esauriente 2), La scuola in cui sia normale ve-
dere gli alunni in faccende e dove la collaborazione in
questioni importantl non sia sotterfugio, puo dirsi a buon
diritto «attiva», purché tuttavia quella non sia una sem-
plice scucla artigiana. Questa condizione negativa & in
rapporto con il carattere formale che si attribuisce in ge-
nerale all’insegnamento (si pensi ad Emilio che apprende
un mestiere, ma ¢ apprendista-uomo, 1on apprendista-
falegname) ; ed & rivelatrice, a ben rifletterci, di una fon-
damentale difficolta merente 2] moderno attivismo peda-
gogico. Le realizzazioni che vi si ispirano sono esposte 2
due opposti pericoli: talvolta a quello di ridursi appunto
a scuole artigiane con appena qualche appendice cultu-
rale d’altro genere, € ben pilt sovente invece a quello di

1 Cfr. Al FERRIERE, La Scuola Attiva, trad. E. Mazzoni, Firenze,
Marzocco, 2% Tist., 1948, 1n particolare cap. Iv.

2 11 criterio non & esauriente nomn foss’altro perché vale soltanto
allinterno di una certa classe di istituzioni, le «scuole». Associazioni
giovanili escursionistiche, sportive, magari commerciali (fra strilloni
di giornali, o lustrascarpe. o che altro) sono senz’altro fornite dei ca-
ratteri dell’attivita € della socialita, ma non sono « scuole ». Qualcuno
potra sostenere che lo sono assal meglio delle scuole tradizionali; e po-
trebbe addurre un sacco di ragioni a sostegno della sua tesi. lo non
credo che la controversia sarebbe del tutto oziosa, manon & questo il

luogo di affrontare la questione.



— 15 —.

perpetuare semplicemente la scuola tradizionale introdu-
cendovi come « stimolante » qualche forma di attivita piu
0 meno collaborativa, che riesce del tutto estranea al
corpo degli insegnamenti seri (e Tavere per ora accanto-
nato il carattere « liberta » ¢i esime dallaccennare ad un
terzo pericolo, di fatto meno diffuso, vale a dire quello
dell’anarchismo pedagogico).

Privi di ogni intenzione apologetica nei riguardi della
Seuola attiva, non ci proponiamo altro compito che quello
di mostrare la giustificazione teorica che ha [P’attivismo
pedagogico nella filosofia dj John Dewey, che oltre ad
essere il decano fra i propugnatori e pratici realizzatori
di quell’indirizzo, & 'unico fra essi che abbia vera tem-
pra speculativa, si da essere annoverato, per comune rico-
noscimento, fra i maggiori pensatori viventi. Cio facendo,
riteniamo di poter mostrare altresi come 1 pericoli menzio-
nati discendano dal permanere in gran parte degli edu-
catori, anche nei pili accesi fautori dej nuovi indirizzi, dj
certe inveterate abitudini intellettuali che ¢ straordina-
riamente difficile estirpare, e che sono in conflitto con
il vero spirito della Scuola attiva. Che questo « vero spirito »
stia tutto nelle formulazioni de] Dewey ¢ azzardato affer-
mare, ma che vi trovi 'unica espressione filosoficamente
organica sembra difficilmente contestabile. Comunque la
sua influenza diretta e indiretta su tutt] i principali rap-
presentanti dell’attivismo pedagogico ¢ stata grandissima.
La sua opera ebbe, per 1 paesi di lingua francese, presen-
tatori come il Claparede, traduttori come il Decroly 1).

1) 11 Claparéde scrisse Pintroduzione per Z’Ecole et Penfant (Dela-
chaux et Niestlé, Neuchitel-Paris, 1913, trad. Pidoux). Al Decroly si
deve la traduzione di How We Think (Parigi, 1925). Anche in Italia
la pedagogia del Dewey fu resa accessibile abbastanza presto, grazie
a due traduzioni di G. Dj Laghi: La scuola ¢ la societs (Catania, Bat-
tato, 1915) ed Una scaola elementare di New York (« La Voce », Firenze;



11 Kerschensteiner ed il Ferriere dimostrano di conoscere
largamente anche le sue opere in inglese e ne parlano sem-
pre con sincera ammirazione. Le critiche non superano 1l
dettaglio.

Tuttavia la comprensione effettiva della posizione filo-
sofica del Dewey & per lo piu assal incompleta, cosa que-
sta che non pud meravigliare se si considera la novita e
I'originalita del suo pensiero, ed il fatto che esso non si
trova condensato in nessun volume particolare, né espres-
so in forma particolarmente limpida in quelle che sono
le sue opere speculativamente pit impegnative. Accade
cosi che si trascrivano le sue formulazioni pedagogiche in
quel certo linguaggio spiritualistico ch’¢ in materia d’uso
corrente, ¢ che ¢ degno bensi del massimo rispetto per
la sua illustre origine e la funzione che ha avuto nell’opporsi
al positivismo materialistico, ma ¢ altresi fonte d’equivoci
gravi e numerosi per la nebulosita dei termini e per un
certo loro orientamento in senso conservatore e dualistico,
ch’® un retaggio platonico tanto pill pericoloso quanto
pili inavvertito. Adduco come esempio proprio la precisa-
zione che il Ferriére crede di dover compiere nella prefa-
zione de La scuola attiva, quando dichiara che alla do-
manda «la scuola attiva & pragmatista? » non potrebbe
rispondere che affermativamente, purché sia chiarito che
la parola non va intesa al modo volgare e grettamente
utilitaristico, in cui viene usata anche troppo spesso1). Si
tratta di una precisazione piu che legittima, ma il Ferriére
nel compierla ricorre all’'uso di termini come ragione, vo-
lonta, spirito, quasi avessero chiaro ed univoco significato
e si potesse utilmente contrapporre il primo al secondo,

si tratta di una raccolta di relazioni e documenti sulla scuola « Horacc
Mann » fondata dal Dewey in quella citta).

1) Op. cit., p. 3.



-— 14 —

ed 1! secondo al terzo. Naturalmente, ciascuno & libero di
esprimersi nel modo che ritiene il migliore; ma chi avesse
assimilato veramente il pensiero del Dewey terrebbe cer-
tamente altro linguaggio su di un siffatto argomento.
Ed ¢ significativo che poche righe pil sotto si giunga ad
affermare che «la forma piti alta d’azione & il lavoro del
pensiero »: un’asserzione del genere sembra fatta apposta
per confondere le idee, € per rinnovare in veste attivistica
le classiche teorie dei graci della conoscenza culminanti
nella contemplativita del « pensiero puro ». L’identificazio-
re del pensiero con l’azione non porta ad azioni meglio
« pensate », bensl a forme fideistiche e mistiche, quando
non si rovesci addirittura nell’irrazionalismo. Ben altro &
dire, come in effetti dice il Dewey, che il pensiero nasce
dall’azione per ritornare all’azione. Sul pilano pedagogico,
formulazioni come quelia citata favoriscono particolarmen-
te 1l gia accennato pericolo che si estrinseca nell’intendere le
varie forme di attivita, piu o meno sociali, introdotte nella
scuola, come semplici stimoli aggiuntivi per un apprendi-
mento che rimane nella sua essenza affatto intellettualistico.

Nel pensiero del Dewey la giustificazione dell’atti-
vismo pedagogico non costituisce un aspetto particolare,
ma discende dal nucleo stesso della sua logica e filosofia, si
identifica addirittura con la sua morale e la sua fede nella
democrazia. Anche da noi esposizioni della pedagogia
deweylana non mancano 1): cid che qui c¢i proponiamo di

1) V.icenni bibliografici a >. 136 di questo volumetto. La diffu-

sione del pensiero pedagogico di Dewey ebbe impulso dapprima per
opera di LomMBaRDO RapICE € di talune sue scolare; dopo la seconda
guerra mondiale Ernestro Cobicnora, LamBerTo Borgur ed altri
studiost laici contribuirono ad approfondirne assai la conoscenza.
Da parte cattolica il maggior - contributo & stato il volume di
G. CoraLLo.




fare & di mostrare 1 nessi strettissimi che legano le sue
formulazioni puramente speculative alle sue teorie edu-
cative, e in particolare la sua logica alla sua pedagogia.
I caratteri che abbiamo riconosciuto come distintivi della
Scuola attiva (attivitd, socialitd, liberta) sono altresi per il
Dewey aspetti fondamentali di quell’ « intelligenza crea-
tiva » il cul concreto procedere ci € rivelato appunto dalla
logica. Essi trovano cosi un’enunciazione ben altrimenti
valida di quel che potrebbe aversi in campo puramente
didattico, e, rispetto agli stessi problemi specificamente
scolastici, ben altrimenti orientat:va. Non si tratta, natu-
ralmente, di accettare supinamente le formulazioni del
Dewey come senz’altro valide: cio sarebbe particolarmente
in contrasto con il suo concepire ogni progresso come
frutto della discussione e della collaborazione. Crediamo
peraltro che il suo punto di vista sia il piu atto a chiarire
1 termini di qualunque discussione aggiornata e proficua.

2, — LOGICA E PEDAGOGIA.

Che fra logica e pedagogia possa esservi uno stretto
rapporto, ¢ cosa non facile a concepirsi sulla base delle
opinioni correnti. Vi sono ottime ragioni storiche che
spiegano questo diffuso atteggiamento. La logica formale
di tipo scolastico si insegna ormai, soltanto o quasi, nei
seminari. La logicu cosiddetta « moderna », logica mate-

La pedagogia di J. D., pregevole per ’ampia informazione e la ricca
bibliografia, ma d’impostazione critica assai debole. La tesi che vi & so-
steniuta ¢ esattamente antitetica a quella qui esposta: il Dewey sarebbe
un grande pedagogista malgrade la sua filosofia. Il libro sembra rispon-
dere alle esigenze dell’attuale sincretismo pedagogico cattolico orien-
tato a snaturare l'attivismo utilizzandone le forme esteriori e respin-
gendone l'intima ispirazione profondamente rinnovatrice.



matica, simbolica, logistica, ecc., & coltivata, ef pour cause,
solamente da ristrette cerchie di specialisti. In generale si
considera la logica, sopratutto per influsso dell’idealismo
crociano e gentiliano, come bifronte: un lato lo si ripudia
come « astratto», I'altro lo si accetta, ma, in quanto lo si
identifica con il pensiero concreto che, per esserc perenne
« farsi », non accetta regole precos{ituite, lo st priva altresi
di ogni caratterc distintivo, sicché I’occuparsi di logica o
¢ un passatempo da antiquario, o coincide senz’altro con
Uattivita culturale in senso lato. Vero ¢ che la logica
astratta, la logica degli pseudoconcetti ¢ utile nel campo
puramente tecnico-economico, che ¢ poi quello stesso della
scienza, ma questa sua funzione puramente strumentale
¢ destituita di ogni valore formativo da un punto di vista
spirituale.

Assal diverse sono, al riguardo, le vedute del « pragma-
tismo ». Con questa parola molti ancora intendono, in
Italia, certe teorie circa la superiorita della volonta sul-
Iintelletto, dell’azione sul pensiero, che fecero chiasso,
per opera di Papini e di Prezzolini, al tempo di Leonardo,
e si ispiravano essenzialmente all’opera tarda di William
James. E tuttavia generalmente noto che il termine fu
introdotto da Charles Sanders Peirce, il quale, a differenza
del James, fu una mente di scienziato e di logico della
scienza. Meno nota & la giustificazione che il Peirce diede
alla sua scelta terminologica: il termine « pragmatismo »
¢ tolto dalla AMetafisica der costurmi kantiana, dove si con-
trappone « pragmatisch» a «praktisch », riferendo 1'uno
all’attivita intesa comie mezzo e laltro all’attivitd vera-
mente spirituale, libera e autonoma, in virtd di una di-
stinzione che ¢ poi, alla lontana, l'origine di quella fra
logica astratta e concreta cui s’¢ testé accennato. Scegliere
il primo termine invece del secondo voleva essere un- atto




di iImpegnativo rinnovamento del punio di vista: cid che
veramente conta nel mondo non sono i fini ultimi, la cui
mitica natura ci & in fondo rivelata da Kant medesimo,
ma lintelligente operare che non si esaurisce In Guesta
o quella realizzazione particolare, ma fornisce risultati in-
definitamente adattabili a compiti sempre nuovi. Quest’in-
telligente operare, quando sia disciplinato e cosciente, as-
surge a dignitd scientifica, ed il Peirce intuisce che, pro-
prio perché la scienza manca di una normativita catego-
rica, le compete un genuino valore etico!). Cio che qui
ci interessa rilevare & che il pragmatismo, gia in partenza,
non ammetteva la possibilita di distinguere, nell’attivita
intelligente, degli aspetti privilegiati, ove siano impegnati 1
valori superiori o spirituali, da altrl puramente utilitari-
stici, e tanto meno quella di costringere la conoscenza
scientifica nell’ambito dei secondi. Il riconosciuto caratte-
re ipotetico e normativo delle enunciazioni scientifiche, che
per il neo idealismo (per litaliano pit che per il fran-
cese e ’americano) si risolve nella loro sostanziale svaluta-
zione, si converte invece per il pragmatismo in qualita
distintiva della conoscenza genuina nei riguardi della
pseudoconoscenza aprioristica e dogmatica, o comunque
acriticamente ignara del proprio portato pratico (unico
vero « significato » di qualunque nozione). Si voglia o me-
no considerare il Dewey un «pragmatista» (intendendo
correttamente 1l vocabolo egli ¢ senz’aitro i1l maggiore del

1) Da un lato perché la formulazione scientifica & «applicahbile
alla condotta umana non in queste o quelle circostanze speciali, né
quando uno nutra questo o quello speciale proposito, bensi.... diretta-
mente al controllo di se medesimi in qualunque situazione e per qua-
lunque proposito» (Flow to Make Our Ideas Clear, in Popular Science
Montly, 1878), d’altro lato perché la scienza deve per sua propria na-
tura ripudiare 1’ « infallibilismo » dogmatico e sposare un abito men-
tale incline all’autorettifica, a quell’atteggiamento che egli chiama
« fallibilismo ».



— 18 —

pragmatisti), certo & che quella posizione ¢ senz’altro la
sua posizione. La lcgica non si distingue pertanto in lo-
gica del concreto e logica dell’astratto, né in logica del
concetto e logica dello pseudoconcetto, ma unicamente
in logica efficiente ed inefficiente, in logica aggiornata e
moderna ed in logica invecchiata e stantia, in logica che
¢ metodo per l'indagine effettiva ed in logica che & pura
convenzione per giochi verbali non sempre innocenti. E la
logica che ¢ vitale ed efficiente ¢ quella che indirizza op-
portunamente ’attivita umana in tutti 1 campi, e che ci
¢ pertanto di guida anche nel campo che fra tutti & il
pit importante, quello dell’educazione. How We Think
(1gr0) fu scritto perché potesse riuscir utile sopratutto
agli educatori: la forma & piana e poco il volume, ma la
materia ¢ la stessa, salvo la minor ricchezza di partico-
lari e di dettagli tecnici, che & trattata in opere ponderose
come gli Essays in Experimental Logic (1917) e Logic, the
Theory of Inguiry (1938). Non & il caso di esporre qui la
logica del Dewey, e tanto meno di tentarne un inquadra-
mento 1) : nostro corapito ¢ solamente quello di mostrare
I'importanza che vi rivestono i caratteri di atfivitd e socia-
lita, che necessariamente ineriscono alla funzione intellet-
tuale ad ogni suo livello, ed il modo in cui il concetto
di libertd creativa vi ¢ posto in rapporto con la stessa
indagine scientifica.

3. — PENSIERO ED ATTIVITA.
« La funzione del pensiero riflessivo é.... quella di tra-

sformare una situazione rella quale si abbiano esperienze

1} Per maggiori notizie al riguardo e circa i rapporti fra logica
¢ morale rimando alla mia prefazione a Logica, teoria dell’indagine (Tori-




caratterizzate da oscuritda, dubbio, conflitto, comunque in-
somma disturbate, in una situazione che sia chiara, coe-
rente, ordinata, armoniosa » 1). Per il Dewey la concezione
tradizionale di un universo oggettivo «razionale», che
Puomo avrebbe soltanto da rispecchiare in se medesim
« conoscendolo », non & altro che una sorta di superstizione,
giustificabile nei nostri antenati, ma divenuta ormai sofi-
stificazione pill o meno interessata 2). «L’uomo si trova a
vivere in un mondo aleatorio, la sua esistenza comporta
azzardo. Il mondo & teatro di ogni rischio; esso & incerto,
instabile, paurosamente instabile»?). Ci rendiamo subito
conto che lo sfondo culturale del Dewey non ¢ piu, dal
punto di vista scientifico, quello che valse alla scienza
del secolo XIX Iincondizionata fiducia largitale dai posi-
tivisti; sotto i piedi stessi degli scienziati si sono aperti
frattanto gli abissi inesplorati e per taluni inesplorabili
della meccanica subatomica, degli spazi non euclidei,
delle mutazioni biologiche. Ma a giustificare latteggia-
mento deweyviano v’¢ concomlitante una profonda ragione
speculativa, relativa non ai risultati della scienza, ma piut-
tosto ai suoi metodi pitt aggiornati. La razionalita, sem-
plicita, costanza. e coerenza della natura non sono che
degli ideali limite della ricerca, utili a spronarla fin che
vengano proicttati nel futuro, pericolosi e paralizzanti se

no, Einaudi, 1949). Comunque & d’uopo avvertire che il Dewey non re-
spinge afTatto la tradizione lngica classica, ma al contrario, sopratutto
nell’ultima Logica, la reinterpreta e riqualifica in modo originalissimo.

1y How We Think, A Restatement of the Relation of Reflective Thinking
to the Educative Processes (revised edition), Boston, D. C. Heath and Co.,
1933, pag. 100.

2) Experience and Nature, Chicago-London, Open Court Publishing
Co., 1925, pp. 43-44. Una traduzione parziale di quest’opera ¢ stata
curata recentemente dall’Abbagnano (J. D., Esperienza e Natura, trad.,
introd. e note di N. Abbagnano, Torino, Paravia, 1949).

8) Ex. and Nat., cit., p. 4I.



—_ 20 —

considerati come oggettivamente sussistenti. La natura &
per 'uomo essenzialmente problema, la stessa rappresenta-
zione unitaria della natura che in maniera pil o meno
soddisfacente le scienze ci forniscono non & che Pintelajatura
per un numero indefinito dj possibili problemi. La scienza
procede soltanto quando un qualche problema effettivo,
formulato nel complesso di schemi o di ipotesi gia appron-
tato, non abbia trovato soluzione, ed abbia percio dato
origine ad un nuovo lavoro d’osservazione ed esperimen-
tazione, con conseguente modifica delle ipotesi e loro po-
sitiva verifica sperimentale.

Fin qui non «¢i si discosta dalla pit moderna metodo-
logia scientifica, qual’® generalmente accettata. Cio che ¢
particolare del Dewey ¢ il negare che il problema sia gia
in partenza qualcosa di intellettualmente formulato 1) :
esso ¢ all'inizio situazione problematica, appercepita nella
sua globalita e totalitd, né soggettiva né oggettiva, tale
tuttavia da 1°) suggerire sia pur vagamente una qualche
soluzione, ché altrimenti non si avrebbe una situazione
problematica, ma il puro caos, non si imprenderebbe
un’indagine, ma si sarebbe « persa la testa»; & percio
possibile 29) intelletiualizzare quel vago suggerimento, for-
mulando il problema in un qualche linguaggio, o com-
plesso di nozioni o di ipotesi collegate, gia in nostro pos-
sesso, in modo da poter essere guidati a compiere nuove
3°) osservazioni ed ssperimenti, sui risultati dei quali fondare
un 4°) ragionaments, che & la rielaborazione delle ipotesi

1} La presunta natura intellettuale dj ogni problema ¢ la princi-
pale ragione del divorzio fra logica e pedagogia. L’idealismo ha giu-
stamente insistito sull’importanza della retta posizione dei problemi,
ma ha mancato di scorgere il nesso fra informe problematicita imme.
diata ed il momento dell’intellettualizzazione, nesso che & squisitamente
logico.




iniziali. Occorre infine 5°) verificare le nuove ipotesi « me-
diante I’azione effettiva o anche immaginaria »: cosi I'in-
dagine giunge ad una conclusione 1).

Questo schema di ogni vero apprendimento, di ogni
acquisizione di conoscenza, vale indifferentemente per il bam-
bino in fascie come per lo scienziato « puro». Soltanto che
il bambino in fascie possiede un linguaggio poverissimo
(tale ¢ in lui non solo quello verbale, ma anche quello
rappresentativo) ed ¢ poco probabile che il processo si
svolga con regolarita in tutte le sue fas:. Innegabilmente
un bambino che 1°) abbia voglia di succhiare e percio
pensi alle caramelle, 2°) immagini di poterne prendere
qualcuna ove ce ne siano in luoghi per lui raggiungibili,
3°) compia delle ricerche e scopra un cartoccio di un certo
tipo, 4°) supponga trattarsi di caramelle, 5) lo apra e
verifichi giusta la supposizione — ha compiuto un lavoro
di indagine, ma di validitd molto limitata. La conoscenza
acquisita riguarda solo la presenza di carameile in un
determinato cartoccio, ed ha percid un’applicabilita estre-
mamente circoscritta. Ma il bambino che scopra il fun-
zionamento di un giocattolo, compie gia un’indagine di
maggior valore, quello che nella vasca del giardino o
nella tinozza del bucato impara a distinguere le diverse
proprieta di galleggiamento di vari corpi, una pill impor-
tante ancora, e cosl via, senza che vari il modello generale
dell’apprendimento 2).

Yy How We Think, cit., pp. 110 sgg., Logica, cit., cap. VI.

?) Le prime generalizzazioni e le prime ipotesi” scno implicite
negli stessi abiti biologici (0 quanto meno «adombrate » da: questi).
Mancano tuttavia nel Dewey esempi di primi apprendimenti infan-
tili che siano analizzati in modo veramente persuasivo da un punto
di vista metodologico, e cid dipende forse dal fatto che la relazione
fra 1 primitivi abiti biologici e il linguaggio non & del tutto chiara.
Viceversa sono assal persuasive e perspicue le esemplificazioni - del
processo di apprendimento per cid che riguarda le indagini scientifiche,



A questo modo, si noti, I'accento & posto non solo 2
non tanto sulla junzione, quanto sulla nature pratica della
conoscenza. Nessuna conoscenza pud conseguirsi mediante
un’attivita soltanto mentale, nessuna mediante un’attivita
puramente fisica. I'ove non c’¢ problema, non c¢’¢ pro-
gresso conoscitivo, ed ogni problema ha, in ultima analisi,
natura pratica. Evidenternente, il rendersi conto della
natura problematica di una situazicne ¢ cosa che di-
pende dalla ricchezza e varieta degli interessi. CG’e¢ chi,
guando non abbia da preoccuparsi per necessita biolo-
giche elementari, si accontenta di vegetare, e chi trova
dovunque materia per nuovi problemi, e ’educazione &
senza dubbio il fattore piv importante nel determinare tali
divers: atteggiamenti. La problematicita &, comunque, rile-
vata inadeguatezza delle conoscenze, o abiti d’azione acqui-
siti, ed il conseguire nuova conoscenza ne ¢ l'opportuna
modifica, praticamente verificata. Per conoscere non ba-
sta contemplare. Anche sul verbo osservare occorre inten-
dersi: l'osservare scientifico importa attivita organizzate e
complesse. Fra osservazione ed esperimento c’¢ continuita.
Non si conosce senza modificare in qualche modo le con-
dizioni esistentli.

Tutto cid riesce estremamente in contrasto con ’opi-
nione corrente. Che non possa aversi una problematicita
puramente intellettuale ed una conoscenza puramente in-
tuitiva sembra esser smentito dall’esperienza pili comune.
Un’analisi accurata credo mostrerebbe ’assai parziale va-
lidita di siffatte obkiezioni. Ma qualunque manchevolezza
c1 possa essere nelle formulazioni del Dewey a questo pro-
posito 1), & necessario esaminarne fino in fondo la portata,

V. ad esempio Logica, cit., pp. 556-65 (origine della rugiada, eziologia
della malaria).
1} Innegabilmente Puomo tende spesso ad impiegare la propria




che investe ogni aspetto dell’attivita pensante: c’e altri-
menti il pericolo di concepire quest’ultima ibridamente,
come un edifizio fatto di elementi statici, che pretenderem-
mo avesse nel complesso carattere dinamico. Gli elementi
statici al quali alludo sono le «idee» o i « concetti » intesi
al modo corrente, che risente pur sempre del « visibili-
smo» greco (eidos = immagine). Il concetto, per De-
wey, non & altro che un complesso di possibilita determinate

immaginazione ¢ la propria capacita di analisi e riordinamento intel-
lettuate anche quando manchi lo stimolo di un problema effettivo, e
non & detto che una simile attivita puramente « mentale » non possa
riuscire proficua. I1 Dewey non nega questo fatto, ma non mi sembra
neppure ne fornisca una spiegazione plausibile. Ritengo che essa sia
da ricercarsi su di un piano di psicologia oggettiva, piuttosto che in
apriorismi filosofici. Le strutture ncrvose di ogni tipo tendeno a rima-
nere moderatamente attive (salvo le inibizioni diffuse del sonno), se-
condo che il Dewey stesso sostiene in polemica coi « behavioristl » puri
quando constata la precedenza e preminenza dell’attivita indifferen-
ziata sul funzionamento dei singoli « archi-riflessi » (cfr. The Unity of
Behavior, in Philosophy and Civilization, New York, Minton, Balch and
Co., 1931, che ¢ la ristampa di un saggio del ’g6). Conferma speri-
mentaledella tesi deweyiana la si pud trovare nel volume di Jean Wintsch,
Les premiéres manifestations motrices et mentales chez Ienfant (Lausanne, Payot,
1935), dove & descritta la funzione regolatrice e differenziatrice degli
archi-riflessi nei riguardi di una primitiva atiivita spontanca di mo-
vimenti indifferenziati o «athétosiques ». Se tutto cid vale sul piano
sensorio-motorio, non C’¢ ragione per cul non debba valere anche su
quello immaginativo € intellettuale, vale a dire per le strutture centrali
piu complesse. Il cosiddetto metodo intuitive mi pare poggi sul piacere
spontaneo ch’¢ prudotto da un’attivita sensorio-percettiva moderata
ed estesa; i giochi immaginativi ed intellettuali sono invece impostati
Lon tanto su strutture afferenti o efferenti, quanto su strutture centrali
molto elevate. Qui la parola «elevato» ha un significato tecnico:
quando il pensiero ¢ solo questo, non & affatto cosa pilt «alta» di qua-
lunque altra attivitd spontanea, ¢ non & comunque « azione » Si badi
peraltro che con cio si tenta soltanto di mettere in luce un fattore pri-
mario dei cosiddetti interessi intellettuali, che non sono riducibili ad
esso soltanto. Cfr. in proposito quanto & detto pit innanzi, trattando
appunto del concetto di interesse, a proposito dei «raffinati» piaceri
intellettuali (pp. 66-67). D’altra parte Paspetto positivo di un cosif-
fatto « piacere della funzione » (per usare un’espressione di Karl Biihler)
mi pare implicitamente ammesso dal Dewey quando parla di concen-
trazione delle materie (cfr. p. 95). '



(qualitd o note caratteristiche) legate o associate ad un
segno di comodo (immagine mentale visiva o uditiva,
simboli appositi, ecc.). Non soltanto & qualcosa di assai
piu complesso di un’immagine, ma & veramente qualcosa
di totalmente diverso, si tratti di concetti del senso comune
o scientifici. « Per il senso comune Pacqua & cid che & po-
tabile, che lavera, su cui galleggeranno parecchie cose, ecc.
Chimicamente essa ¢ H2O — descrizione fatta in termini
di un gruppo di pessibili interazioni e di conseguenze speci-
ficate»?). I concetti hanno insomma essi stessi una elaborata
¢ complessa natura pratica, che nel caso dei concetti scien-
tifici non cessa di =sser tale, Punica differenza dovendosi
ricercare nel loro ambito di applicabilita molto piu vasto.

Non c’¢ chi non veda la portata pedagogica di una
simile impostazione. Il bambino, con le sue definizioni
strumentalz, legate ai suoi interessi ed alle sue attivita, &
sulla strada giusta: si tratta di farvelo procedere, non gia
di sviarnelo. Quel progresso significa pol 1n concreto,
per il Dewey, che una tale strumentalitd particolaristi-
ca diverra comunicativa, partecipativa, universale. Co-
munque, favorire ’attivitd dell’alunno non ¢ semplice
ausilio allapprendimento, ma & 'unico modo di rendere
possibile un qualunque apprendimento. Anche nelle scuole
pili grettamente tradizionalistiche, tutte basate sull’auto-
rita coercitiva e I'imparaticcio libresco, le cose non vanno
diversamente: per¢ le conoscenze cui gli alunni perven-
gono sono basate in massima parte su associazioni estre-
mamente indirette e precarie che hanno per centro dj
raccolta quella sorta di perenne azione difensiva a cui si
riduce la loro vita scolastica!

1) Logica, cit., p. 138.




4. — PENSIERO E SOCIALITA.

Finora si & tentato di chiarire in che senso 11 pensiero
debba considerarsi legato all’azione. Ma secondo il Dewey
il pensiero ¢& altresi, per sua stessa natura, legaio al lin-
guaggio, e percid soctale. «.... Gli eventi psichici, in quan-
to siano qualcosa di piu delle reazioni di una creatura
suscettibile di provar dolore e senso di benessere, hanno,
come una delle loro condizioni necessarie, il linguaggio»1).
Perché si abbia pensiero effettivo occorre che il significato
delle cose non si limiti alla semplice rappresentazione
complessiva di desiderabilita o indesiderabilita, ma venga
specificato in condizioni e conseguenze. « Potabile » implica
come cendizioni che si dia un essere vivente, 1’atto di bere,
ecc., e come conseguenze il dissetamento, I’assenza di distur-
bi o malattie, ecc. Ciascuno dei termini impiegati rimanda
a sua vnlta ad un complesso di possibilita, analogamente
specificate, e cosi via. I necessaria una vasta rete di sim-
boli collegati, un linguaggio; senza un linguaggio non ¢
possibile nessuna forma di ragionamento. Non ¢& detto
naturalmente che l'unico tipo di linguaggio sia quello
corrente, che & pure il piu importante; tuttavia per il
Dewey non si da linguaggio alcuno senza comunicazione,
senza interazione sociale.

Come nasce il linguaggio? Ecco una domanda che ¢
ancora fra le pit imbarazzanti. Ma il Dewey non temie
di rispondervi con inconsueta nettezza, mediante il con-
cetto di «accordo nell’azione» %), GIli aspetti marginali
anche casuali di attivitd collaborative fortunate, ove siano
riproducibili in qualche modo, vengono usati naturalmente

1) Ex. and Nat., cit,, p. 16q,
8y Logica, cit., pag. 92 sgg.



f
Wi
|

come invito a ripeterle. 11 loro significato va precisandosi
in virth delle azioni cui danno luogo, fino al generarsi
di veri e propri sistemi di simboli interrelativi, quali sono
i linguaggi scientifici. Il carattere estetico del linguaggio
non ¢ negato, anzi ¢ affermato per cid che concerne I’im-
portanza dei fattori emozionali e simpatetici nella sua
genesi. Cid che & negato & che il linguaggio nasca da una
esigenza prevalentemente conoscitiva, rappresenti un mo-
mento della pura intuizione, solo in seguito « logicizzato ».
L’aspetto logico, quello emozionale, quello delP’intuizione
(nel senso di percezione sincretica di « situazioni ») non si
escludono affatto, formano al contrario un unico tutto
del quale il Dewey tende ad accentuare il carattere attivo
e collaborativo. Qualunque opinione uno professi su
tali delicate questioni, la posizione deweyiana ci schiude
un nuovo punto di vista per cid che concerne il linguaggio
nell’educazione. Chi rifletta circa i modi reali in cui il
bambino s’impadronisce dei mezzi espressivi dovra am-
mettere che, a prescindere da un certo generico istinto
d’imitazione, il linguaggio rappresenta per lui essenzial-
mente uno strumento per attivita sociali (si pensi ad esem-
pio al modo in <cui nascono certi particolari linguaggi
infantili, d’uso strettamente famigliare). Chi poi voglia avere
la prova che Paspetto strumentale del linguaggio non & in
antitesi con quelle estetico, pensi ai diari della scuola dj S.
Gersole: i ragazzi si esprimono ormai per il gusto di espri-
mersi, ma non v’¢ parola o locuzione nelle loro esposizioni
che non riveli la sua origine pratica relativa alloperosa vita
contadina, a cominciare dalla stessa precisione terminologica.
La soluzione deweyiana non rimane peraltro ristretta
alle sole questioni logico-linguistiche 1): Paflermato carat-

1) Da un punto di vista logico, il concetto di «accordo nell’azio-




tere sociale del pensiero implica altresi un’indicazione di
valore, una regola morale inerente al pensiero stesso. L’im-
portanza di questo passaggio, sul quale avremo occasione
di ritornare, non sfugge certamente al Dewev, e lo prova
il pathos quasi lirico che pervade molte pagine dedicate
all’argomento, fra le quali trascegliamo un famoso passo
di Experience and Nature (p. 160):

« Di tutte le faccende, la comunicazione € la pil mera-
viglicsa. Che le cose possano passare dal piano del sem-
plice urtarst ed attrarsi esterno a quello in cul si rivelano
alluomo e percio a se stesse; e che il frutto della comuni-
cazione sla il partecipare, il condividere, ¢ un miracolo
al cui confronto quello della transustanziazione impalli-
disce. Quando la comunicazione ha luogo, tutti gli eventi
naturali son soggetti a riconsiderazione e revisione; essl
vengono riadattati in modo da rispondere alle esigenze
della conversazione, sia essa 1l discorso pubblico, o quel
discorso preliminare che si chiama pensiero. Gli eventi si
trasformano in oggetti, cose con un significato. Ad essi
allora ci s1 puo riferire anche quando al momento non
esistono, sicché riescono operanti fra cose distanti nel
tempo e nello spazio, tramite la loro presenza sostitutiva
in un mezzo di nuovo genere »,

Questo mezzo ¢ appunto cio che altrove ¢ detto « nuova
dimensione », quella della infinita comunicazione fra es-
seri pensanti. Senza una siffatta comunicazione, e senza
quello «strumento degli strumenti» che & il linguaggio,
non si da indagine intelligente, non effettiva conoscenza.
I1 pensiero soggettivo non € che un momento intermedio

ne» riesce ad evitare le difficoltd inerenti al cosiddetto «convenzio-
nalismo logico », per il quale ogni linguaggio avrebbe bisogno di un
altro cke ne formuli i postulati base.



e provvisorio, « preliminare», che presuppone la socialith
ed alla socialitd deve ricondurre; esso riproduce in sé, nel
suo procedere per domande e risposte, ipotesi e verifiche,
affermazionl e negazioni, i1 caratteri del dialogo; della
discussione sociale. L’individuo pensante pud dirsi « un’as-
semblea sociale in miniatura» 1), e cid non perché tenda
a porre in tal veste il pensiere, ma perché tale & la natura
stessa del pensiero.

Ma in Dewey, si potrd dire, non riesce mai chiaro se
la socialita sia un fatto oppure un valore, un dato ineli-
minabile oppure un ideale da perseguire. In realta, per
quanto il Dewey rifugga dal porsi il problema esattamente
in quei termini, giacché i valori o sono anch’essi fatti, al-
meno fattl possikili, oppure seno semplici castelli in aria,
{a sua soluzione & che la socialitd si presenta in forme di-
verse, alcune pilt desiderabili di altre. Senza dubbio le
societa di fatto esistenti ~ egli dice in Democraziz e edu-
cazionz — non rispondono « alle note ideali dell’idea della
societa », ma biscgna stare attenti a non usare del nostro
canone etico soltanto per perdere contatto con ia realti
e respingerla. Il criterio & valido soltanto se, accettando
quanto c’¢ di buono in qualunque tipo di societ, persingo
nelle bande di « gangsters », tende a preferire e favorire i
tipi di societa nei quali i valori in cui si partecipa sono
pitt numeresi e nei quali & incoraggiata anziché impedita
la comunicazione e la collaborazione con altri gruppl.
La famiglia, ad esempio, & un genere di societd da favo-
rire sommamente, perché in essa « troviamo che vi sono
interessi materiali, intellettuali, estetici, nei quali tutti
partecipano, e che il progresso di un membro ha valore

¢
7
)

1) «a miniature social assemblage», Essays in Experimental Logic,
Chicago, The University of Chicago Press, 1916, p. 195,



per Pesperienza di altri membri, & facilmente comunica-
bile, e che la famiglia non ¢ un tutto isolato, ma entra
intimamente in relazione con gruppi di affari, con scuolr,
con tutti gli organi culturali nonché con altri gruppi si-
mili, e che prende parte alla organizzazione politica rice-
vendo in cambio un appoggio da questa. In breve, vi
sono molti Interessi coscientemente comunicati e condi-
visi; e vi sono punti di contatto liberi e svariati con altri
tipi di associazione » 1),

Una siffatta espansione della socialita contraddistingue
il pensiero intelligente in generale, non meno che il pro-
gresso pill strettamente sociale. E questo Iaspetto pitt dif-
ficile ad assimilare dell’impostazione logica del Dewey. La
strumentalita dell’indagine scientifica, qual’e oggl comu-
nemente concepita, sembra di sua natura asociale, tant’é
vero che & passibile sia di un uso sociale che di un uso
antisociale. Ma la scienza non & un prontuario buono a
tutti gli wusi, cui possa attribuirsi di riflesso qualunque
«valore»: essa ¢ proprio un modo, e il principale, di
quel supremo «valore» umano che consiste nell’in-
definita comunicabilitad dei valori particolari, che ne ven-
gon tutti trasfigurati. Laddove non c’¢ collaborazione di-
sinteressata (il che vuol dire interessante gruppi indefinita-
mente pil vasti di quello degli scienziati), tolleranza, com-
prensione, superamento di ogni sorta di pregiudizi e di
barriere di razza, religione, classe, nazione, ecc., non c’¢
neppure sclenza. La scienza & «libertd dall’asservimento
alla routine meccanica, al pregiudizio, ai dogmi, alla tra-

1) Democrazia € Educazione, trad. E. Enriques Agnoletti, Firenze,
« La Nuova Italia», 1949, pag. 111. La teoria deweviana dei tgruppi
sociali », pii ampiamente sviluppata altcove, pud fornire, assai meglio
del pluralxsmo del James, una solida base speculativa al cosiddetto
« pluralismo giuridico »,



dizione non vagliata, al mero interesse personale », e non
¢ punto vero che lo scienziato possa disinteressarsi delle
applicaziont che della scienza vengon fatte: egli, al con-
trario, ha una ben precisa responsabilitd, che si concreta
non gia o non tanto nello scrupolo di render note certe
scoperte, quanto nel dovere missionario di estendere quan-
t’¢ possibile al campo sociale e morale 1l genuino atteggia-
mento scientifico. « .... Il metodo scientifico ha ormai raggiunto
un punto di crisi nella sua storia, e cid € dovuto in ultima
analisi alla circostzanza che l'ultra-reazionario da un lato
e l'ultra-radicale dall’altro in cid0 coincidono, che pur
acclamando al prestigio della scienza in certi campi, usa-
no le tecniche della scienza per distruggere ’atteggiamento
scientifico » 1).

La distinzione non ¢ fra scienza pura e scienza appli-
cata (giacché «tutta la scienza & in ultima analisi appli-
cata » 2), ma fra la scienza e quel suo pervertimento (o ne-
gazione) che ¢ I'uso di particolari tecniche o risultati scien-
tifici al fine di troncare e distruggere la stessa collabora-
zione e partecipazione indefinitamente vasta che ¢ propria
della genuina attivita scientifica.

5. — LA LIBERTA CREATRICE.

Da quanto si & detto, scaturisce abbastanza chiaro il
senso In cui, per Dewey, 'educazione & liberatrice. Essa

1) « The Unity of Sdence as Social Problem », in Encyclopedia of
Unified Science, Chicago, University of Chicago Press, 1939, vol. I, par-
te I, fasc. 1. Cfr. in proposito quanto gia detto a p. 7 e particolar-
meate alla nota 2).

2) Lo € nel senso che sua natura essenziale ¢ ’applicabilita, non in
quello che le finalitd particolari che si potranno perseguire con 1’au-
silio delle formulazioni scientifiche siano note in precedenza. Cfr. Ex.
and Nat., cit., p. 164.




anzitutto libera il naturale bisogno di azione del fan-
ciulle, ne libera, formandole e arricchendole nel contem-
po, le varie tendenze e i vari interessi, ne sviluppa.da ul-
timo indefinitamente, tramite il mezzo sociale, le possibi-
lita intellettuali e morali che culminano nell’acquisizione
di un genuino «atteggiamento scientifico». Ma non &
facile valutare quest’orientamento caratteristico del De-
wey senza qualche ulteriore analisi, tanto pit che c’¢
un’obbiezione importante da considerare, quella per cui
un’impostazione nafuralistica come la sua non potrebbe,
se coerente, affermare nessuna reale liberta. Benedetto
Croce, che, come vedremo, apprezza il Dewey, ma vuol
scorgervi un persistente dualismo sensazione-attivita, natura-
spirito, credo debba concedere poco credito all’espressione
« naturalimo umanistico» che il Dewey introduce nella se-
conda edizione di Experience and Nature (1929). Chi esalta
nella mentalitd scientifica I'acquisizione umana piu alta,
non pud pretendere di levare inni alla liberta, perché la
scienza non culmina in una visione del mondo e della
natura e della storia quali epifanie di liberta, ma al con-
trario sfocia necessariamente in un quadro deterministico
tanto piu rigido, quanto pill estese sono le sue pretese,
e per il Dewey, s’¢ visto, non esistono recessi dove la scienza
non possa e non debba penetrare. Quest’opinione diffusa
fornisce la principale base di consenso anche a quell’op-
posizione filosofica ad ogni forma di scientistho, cui si &
gia accennato. Si tratta per altro di un’opinione piuttosto
antiquata e di scarso fondamento, al punto che oggi gl
stessi scienziati in genere cifuggono dalle vecchie imposta-
zioni deterministiche e meccanicistiche. Vero ¢ che da
un errore essi facilmente travalicano in quello opposto,
fino a parlare di liberta dell’elettrone, di intima sponta-
neita delle mutazioni biologiche, di finalismo naturale, ecc.,



formulazioni tutte piuttosto metafisiche che non scientifi-
che, anche quando vengono da luminari della scienza.
Se c’¢ un filosofo che si & sforzato in momenti a cid
poco propizi di porre la questione nel suoi giusti termini,
se ¢’¢ un filosofo le cui vedute metodologiche non hanno
avuto bisogno di revisioni a causa dei mutamenti opera-
tisi in campo scientifico durante gli ultimi decenni, quello
¢ proprio John Dewey. La «superstizione » 1) della neces-
sitd naturale deriva, in ultima analisi, da una falsa con-
cezione della « previsione » scientifica. Le leggi scientifiche
non sono, per loro natura, previsioni assolute, non solo
e non tanto perché hanno carattere probabilistico, ma an-
che e sopratutto perché presuppongono un’attivita speri-
mentante nel futuro oltre che nel passato. Esse hanno sem-
pre la forma di proposizioni se-allora (si potrebbe dire,
di periodi ipotetici della possibilita), prescrivono delle
attivita che realizzino determinate condizioni e ne descri-
vono 1 presumibili risultati. La pretesa necessita ¢ sempli-
cemente il nesso fra condizioni e conseguenze, € non pud
riguardare le une e le altre isolatamente, e non pud affatto
venir generalizzata. Non & senza significato il fatto che il
Dewey insista ripetutamente sull’esempio astronomico del-
Peclissi : anche in tal caso, egli dice, la vera formulazione
scientifica non & «nel tale momento si verifichera il tale
oscuramento del sole o della Juna », bensi « se compirai il tal
viaggio, o almeno le tali osservazioni, vedral questo e que-
sto» — giacché occorrera al minimo dirigere gli occhi al sole

1) I! primo articolo che il Dewey abbia pubblicato, quando an-
cora era studente alla John Hopkins University reca il titolo signifi-
cativo « The Metaphisical Assumptions of Materialism » (Fourual of
Speculative Philosophy, apr. 1882). Ma ¢& sulle tracce del Peirce che egli
giunge a formmnlazioni originali circa il determinismo, nel saggio « The
Superstition of Necessity », in Monist, apr. 1893,




o alla luna ). T1 fatto che molti altri tipi di attivitd comuni,
oltre alla facile osservazione diretta, possano fungere piu
o meno bene da verifica del fenomeno (leggere i giornali
il giorno dopo, parlare con osservatori diretti, ecc.), spiega
come mai, per esser stata l’astronomia la prima scienza
moderna, sia invalso per molti secoli e perduri tuttora nel-
Popinione comune l'uso di trascurare Pesatta prescrizione
delle attivitd che Posservatore deve svolgere per verificare
una formulazione scientifica, uso che si traduce ben presto
nell’esplicita teorizzazione del determinismo. |

La scienza non nega, anzi afferma la liberta — non
quella dell’atomo o della mutazione biologica, ma quella
del’uomo che esperimenta e realizza. Il termine liberta
acquista perd concretezza soltanto se messo 1n rapporto
agli altri gia menzionati caratteri della scienza, la quale non
rispecchia nessun universo precostituito, ma ¢ perenne rior-
ganizzazione della realtd naturale, e percid riorganizza-
zione espansiva e novatrice della stessa umanita. La libera
intelligenza umana & percio ¢reativa in un sensc ben diverso
da quello bergsoniano: non in quanto sfugga per lo spi-
raglio dell’intuizione dall’arido intellettualismo scientifico,
ma in quanto realizzi le possibilita della scienza in modo
tale che nessuna possibilita ulteriore le sia preclusa, e tanto
meno l’ulteriore progresso della scienza stessa,

6. — SCIENZA E UMANITA.

L’ « antropocentrismo » ?) del Dewey ha incontrato la
prevedibile reazione di tutti coloro che ritengono questione

1) V. Logica, cit., p. 589; Democrazia e Educazione, cit., pp. 200 sgg,

2) Cfr. Morris R. Coren, « Some Difliculties in J. Dewey’s Antro-
pocentric Naturalism », in Studies in Philosophy and Science, New York,



34 —

di elementare buon senso pensare che vi fossero eclissi an-
che quando non c’era nessuno ad osservarle. La cultura
idealistica ha certamente il pregio di averci resi attenti a
consimili trabocchetti del realismo ingenuo. Che la con-
siderazione temporale del divenire cosmico sia essa stessa
una costruzione scientifica ¢ argomento ovvio; il Dewey
tuttavia preferisce usare spesso di un diverso argomento,
in certo modo complementare, per cui considerare singoli
eventi naturali a prescindere dall’uomo significa compiere
una delimitazione per lo pill necessaria, ma di cui occorre
esser consapevoli, giacché la presenza dell’uomno caraite-
rizza anche la natura fisica in modo essenziale. Anche se
noi non sappiamo esattamente che rapporti intercorrano
fra struttura atomica e struttura nervosa dei pilt complessi
esserl viventi, & certo che dei rapporti ci sono. Questo
« postulato della continuita naturalistica» si pud anche
formulare cosi: «L’esperienza ¢ della natura non meno
che nella natura » 1),

Questo modo di intendere cio che il Dewey chiama il
« circolo » esperienza-natura pud riuscire poco chiaro sol-
tanto a chi non tenga presente che nella sua impostazione
'uomo stesso non ¢ altro che un oggetto d’esperienza, sia
pure il piu ricco, 1l pit vario, il piu sorprendente. Credo
che la piena coerenza di tale impostazione, criticamente
sorvegliatissima, debba venir riconosciuta: cio che potrebbe
tuttavia osservarsi ¢ che, per quanto se n’¢ detto, non ap-
pare ancora veramente giustificata la sua pretesa ad un

H. Holt and Co., 1949. A Guaesto articolo (comparso nel 40 in The
Philosobhical Rewzew) = ad altre critiche recenti il Dewey rispose con saggi
raccolti poi nel volume Problems of Men, New York, Philosophical Li-
brary, 1546.
1) V. Ex. and Nai., cit., 2@ cd (1929), cap. I, e Problems of Men,
s PP: 194 sgg.




- 35

carattere « umanistico». Che sia affermata Pattivitd e la
socialita, e sia ripudiata ogni forma di falso oggettivismo
scientifico, non significa che siano affermati i «valori»
pitt propriamente umani. Il suo pensiero ci appare nel
complesso orientato, piuttosto che in senso umanistico, nel
senso di un nuovo e pilt aggiornato illuminismo 1): la sua
rivalutazione dell’atteggiamento scientifico, il suo eguali-
tarismo ed universalismo morale, il suo progressismo sociale
costituiscono delle indicazioni significative. E tuttavia no-
stra opinione che nella sostanza il Dewey riesca a trasfe-
rire quei caratteri dal piano sul quale siamo soliti a con-
siderarli ad un piano sul quale & possibile la loro sintesi
con quelli che sono i valori dell’'umanesimo. Ci6é non vuol
dire che non permangano dei pericoli in senso opposto,
ma essi sono legati piuttosto a contingenze polemiche e ad
aspetti marginali delle sue impostazioni teoriche che non
al nucleo della sua filosofia.

Laddove il Dewey ci sembra colga il problema centrale
dell’'umanesimo & nel suo considerare come questione di-
stintivamente filosefica quella dei valor; umani, e delle za-
lutazioni che I'uorno compie in base ad essi. Egli si ¢ occu-
pato di questa materia anche da un punto di vista stret-
tamente logico %), e, cid che pit conta, ’ha intimamente

ccllegata alla pedagogia ed all’esperienza estetica. La filo-
sofia si differenzia dalla scienza proprio perché investe in

_]) Cfr. I'introduzione dell’Abbagnano alla citata traduzione, intro-
duzione che venne ristampata sulla Rivista di Filosofia (’48, fasc. IV)
appunto col titolo « Verso il nuovo illuminismo: John Dewey ». Comun-
que, non solo nell’ Abbagnano, ma anche nell’ultimo De Ruggiero il
vocabolo perde quell’intonazione detrattiva che gli era propria nell’uso
idealistico, e diventa espressione di un’ « esigenza metastorlca » di rin-
novamento radicale e tuttavia razionale.

)\V. Theor_':v of Evaluation, Chicago, The University of Chicago Press
1939 (¢ un fascicolo dell’ Encyclopedia of Unified Science, ora tradotto in

italiam_) ¢ pubblicato dalla Nuova Italia di Firenze, col titolo 7eoria delia
valutazione).



pieno il problema del valore, che quella deve necessaria-
mente lasciare tra parentesi; non per questo essa € 1n con-
flitto con la scienza, ma al contrario ne salvaguarda il ca-
rattere e ne autentica il metodo e i risultati, tendendo
all’universale compartecipazione di essi, non gia in astratto,
ma col valorizzare gli interessi gia in atto e le comunita
naturalmente formate. Il compito della filosofia ¢ ecssen-
zialmente un compito educativo: « La filosofia dell’educa-
zione non ¢ una parente povera della filosofia generale,
malgrado sia spesso trattata cosi persino da filosofi. Essa
¢ in ultima analisi P’aspetto piu significativo della filo-
sofia»1). Una pura conoscenza non servirebbe a niente,
giacché non sapremmo come usarla; soltanto il gusto dei
valori umani, vale a dire di quei valori che possono oppor-
tunamente orientarci nel noto senso della sempre piu
ampia compartecipazione, ¢ cid che la scuola deve pro-
muovere, senza peraltro creare iati artificiali fra un sif-
fatto atteggiamento e quello scientifico. L’arte &, per il
Dewey, 1l mezzo migliore per esperire in concreto I’inde-
finita partecipabilita dei valori, ed egli ¢ ben lungi dal
sottovalutarne la funzione educativa. Percio appunto 'opera
d’arte non pud essere sfruttata come mezzo abitudinario
di educazione: & nell’attivitd pratica che si genera la co-
scienza dei valori, e la loro raffinata integrazione estetica
¢ incomprensibile a chi non abbia compiuto quell’espe-
rienza ?). L’arte ¢ equilibrio, & repose in stimulation, ma non
ha carattere di staticitd: si sostanzia di esperienza e [’ar-

1) « The Relation of Science and Philcsophy as the Basis of Edu-
cation », in Problems of Men, cit., p. 165.

2) Per capire veramente il poemetto Hiawatha di Longfellow il ra-
gazzo dovra aver vissuto in qualche modo quei « problemi e.... fattori
permanenti della vita sociale » che sono presenii nei modi di esistenza
dei pellirosse (Scuola e Societa, trad. Codignola ¢ Borghi, Firenze, «La
Nuova Italia », 1949, p. 124).




ricchisce, proprio in base alla sua virtl immaginativa e
comunicativa, che non si ferma alle formulazioni conser-
vatrici della « morale » 1). E il rispetto che il Dewey nutre
per essa che lo induce a sconsighiarne I’impiego intempe-
stivo o I’abuso nell’educazione: I'arte & la «domenica della
vita» (Pespressione ¢ di Guido Galogero), ma una settimana
di tutte domeniche fa perdere il gusto della festivita.

La filosofia deweyiana vuol mantenere insomma il piu
stretto contatto con quella che & la realta umana, consi-
derata nella varietd dei gusti e delle tendenze, nella molte-
plicity dei vincoli di affinita, simpatia e interesse, nella
ricchezza di motivi sentimentali ed affettivi che la contrad-
distinguono. Ma questa realta non & statica, € nella sua
evoluzione si pud e si deve instancabilmente intervenire,
perché certi valori prevalgano su altri, e quest’intervento
& fruttuoso in misura tanto maggiore quanto piut si avvale,
ad un tempo, dei metodi e dei risultati della scienza. Il
risultato auspicabile ¢ un mondo pilt aperto, pit collabo-
rativo, piu affratellato. Il suo ideale d’educazione & in-
somma genuinamente « umanistico», né puo sorprenderci
che egli non abbia simpatia per gli aspetti autoritarl € cat-
tedratici, per certo deteriore filologismo che aduggiano
molta scuola classica. L’uomo di cultura deve senza dulb-
bio conoscere bene il mondo classico, ma il Dewey € percio
appunto particolarmente sensibile ai pericoll di certa para-
digmatica, non solamente grammaticaie, che impedisce la
comprensione storica di quel mondo, e di esso, pur cosl
ricco e vivo e vario, perpetua inavvertitamente solo certe
tendenze classistiche e statolatriche 2).

1) Cfr. 4rt as Experience, New York, Minton, Balch and Co., 1935,
in particolare pp. 344-349 (traduzione italiana presso «La Nuova
{talia » di Firenze).

%) V. innanzi, pp. 9g-105.



Una pili profonda divergenza fra l’ideale umanistico
dell’educazione e quello professato dal Dewey potrebbe
individuarsi nel {atto che il primo ¢ caratterizzato dal disin-
teresse, il secondo dall’interesse. £ bensi vero che il disin-
teresse pud venir inteso come interesse piu generalizzato,
come coscienza d: valori di cui ¢ possibile la comparteci-
pazione piu larga (e tali sono appunto 1 valori morali,
culturali, estetici) — ma per altro verso 'apprendimento
disinteressato sembra basarsi su di un naturale piacere ine-
rente all’imparare stesso. Lo stesso primo Dewey annove-
rava, {fra gli «istinti», quello generico a penctrare e cono-
scere il proprio ambiente; tendeva perd a limitarlo alle
materie che possano ben presto essere investite da altri in-
teressi, attivi e costruttivi. C’¢ insomma nel ragazzo e nel
giovane un gusto immaginativo ed intellettuale del quale
anche la psicologla del Dewey tien conto 1). Ma il proble-
ma concreto ¢ un problema di misura, o, se s1 vuole, di
accentuazione. L’insegnamento umanistico e formale cre-
de spesso di poter far leva indefinitamente su certi inte-
ressi, o troppo poveri o troppo complicati, al punto che i
suoi stessi cultori »arlano ogni tanto di spalancare le fine-
stre della scuola perché vi entri la vita. Quanto diremo nel
prossimo capitolo circa la natura dell’interesse non sara in
fondo che un esame atto a dar significato concreto a quella
che altrimenti ¢ solo un’immagine fra le pit generiche.

1) In Democrazia ed Educazione 11 Dewey riconosce ampiamente 1’esi-
tenza di un apprezzamento intellettuale disinteressato anche per generi
di studio per i quali <né gli allievi né i maestri potrebbero prevedere
con esattezza gli scopi ai quali adempiranne in avvenire» (p. 324), ed
anzi insiste su questa iniziale non-strumentalitd dell’apprendimento come
giovevole e necessaria. Ma in generale egli sembra orientato piuttosto
verso la rapida strumentalizzazione degli insegnamenti, e comunque nella
sua impostazione quel usto o « brama» puramente intellettuale non vuol
essere, € mi pare a ragione, «lusingato » isolatamente. Cfr. il capitolo
seguente, e in particolare quanto vi & detto sugli interessi «intellettuali».




4. — CONCLUSIONE.

Possiamo intanto trarre alcune conclusioni provvisorie
da quanto s’¢ andato fin qui esponendo circa 1 rapportl
fra scienza, filosofia e pedagogia nel pensiero di Dewey.
Lo strumentalismo della scienza, qual’¢ comunemente con-
cepito, e il fare d’altronde di filosofia e pedagogia discipline
circa i «fini» e gli «ideali», ecco due opposte unilateralita
che il Dewey non accetta. Assunto che si sia il punto di
vista del naturalismo umanistico anche i problemi pit ardui,
come quello della natura degli interessi «spirituali», ci si
presenta come passibile di indagine oggettiva ¢ concreta.
Com’¢ possibile che degli insolubili problemi « filosofict»
cambino a un tratto natura trasformandosi in scientifici €
probabilmente solubili, senza che con questo si esautori
completamente la stessa filosofia? Tuttavia, a ben rifletterci,
molto progresso umano s’e realizzato a quel modo, e la filo-
sofia ha ancora un suo posto rispettato nel mondo. L’impo-
stazione deweyiana & proprio tutta orientata a rendere pos-
sibili queste trasformazioni, usando del semplice criterio
che per evitare di cadere in un piatto naturalismo di tipo
posititivistico anziché umanistico, basta tener presente che
al di 14 della possibile soluzione scientifica rimarra sempre
un problema circa I'uso che conviene farne, cio¢ un pro-
blema filosofico. Fatto e valore non interferiscono piu, per-
cid non v’é ambito « spirituale » dal quale I’indagine scien-
tifica sia esclusa. Si pensi perd a quali siano per il Dewey
i caratteri necessari delle formulazioni scientifiche, e sara
dissipato ogni timore circa la serietd dei risultati. Molte
psicologie che vanno per la maggiore si rivelano costru-
zioni approssimative e verbalistiche, non perché puntino
troppo in alto, ma perché operano con metodi paragona-



bili a quelli degli alchimisti. La psicologla & una scienza
in fascie, ma cio significa che & suo 'avvenire. Il maggior
merito del Dewey & di aver peraltro eliminato il conflitto dt
principio fra impostazione scientifico-naturalisiica ed impostazione
etico-spirituale der problemt pedagogict.

Assumere il punto di vista deweyiano non significa per-
cid optare senz’altro per certi tipi di scuola attiva, ma piut-
tosto aprire la discussione sui problem:i pedagogici con
uno spirito nuovo, con una mentalita aperta e vigile,
altrettanto aliena dallo scambiare i mezzi con i fini, quanto
dal separarli sterilmente. Finora questa nostra esposizione
s’¢ limitata a pochi aspetti fondamentali del pensiero del
Dewey, in relazione a quelli che sono 1 caratteri distintivi
della scuola attiva. Ma cosi stretto € 1l rapporto fra la sua
filosofia e la sua pedagogia, che s’¢ finito col metterne in
luce, sia pur sommariamente, il nucleo speculativo pilt
profondo. Non ¢ questo perd che pud sorprenderci, bensi
il fatto che i problemi pedagogici non ci appaiono in con-
seguenza astrattamente semplificati, ma al contrario pit

complessi e impegnativi che mai, strettamente connessi con

ogni aspetto della cultura e della vita democratica della
societa in tutte le sue espressioni. Ci sembra che cid testi-
moni validamente circa il carattere genuino dell’ « umane-
simo » deweyiano, anche se egli non ammette compiaci-
menti di sorta, né estetici né scientifici, che possan somi-
gliare piuttosto a un raggiunto nirvana che alla sosta in
ur’oasi, che possano insomma farci scordare del viaggio
in-cul siamo impegnati; questa sua « pragmatistica» vigi-
lanza ha stretta parentela col «pratico» impegno kan-
tiano. Cosi, a tutti gli scientismi ingenui, egli poteva
opporre 1l suo socratico concetto della filosofia che
« & amor di saggezza, saggezza non essendo semplice cono-
stenza, ma conoscenza potenziata: una conoscenza che si




— A1 —

converte in consapevolezza delle direttive che meglio con-
vengono per guidare la vita attraverso le tempeste e le
secche che insidiano ’esperienza umana, come pure attra-
verso quelle celesti schiarite di giolose fruizioni che arric-
chiscono di tempo in tempo la nostra esistenza » 1.

1) « Experience and Existence; a Comment », in Philosophy and
Phenomenological Research, giugno 1949, p. 7909.



111

IL CONCETTO D’INTERESSE

1. — UsO CORRENTE DEL TERMINE,

E strano come l'inzeresse, questa « pietra angolare della
Scuola Attiva»1), malgrado il gran parlare che se n’¢
fatto specialmente negli ultimi decenni, rimanga concetto
vago e mal definito, e ¢id non solo nell’'uso comune del ter-
mine, ma anche — il che certo ¢ piu grave — in quello psi-
cologico e pedagogico. Rimandiamo ad altra occasione un
esame storico dell’argomento, esame che, per quanto som-
mario, rischierebbe d: risolversi in un excursus attraverso
tutta la pedagogia moderna e contemporanea. Limitia-
moci qui a’ considerare, un po’ alla buona, I'uso corrente
del vocabolo, uso che & all’incirca lo stesso o almeno ana-
logo nelle faccende comuni della vita e nella pratica edu-
cativa.

Se abbiamo a che fare con un tale, e ci vien detto di
stare in guardia, perch# quel tale « agisce solo per interesse »,
il nostro atteggiamento si fa, da amichevole, cauto e guar-
dingo; sfuggiamo, se ci ¢ possibile, la sua compagnia.
Ma ecco che veniamc a sapere che quel signore ¢ dispia-
cente che i nostri rapporti si siano cosi raffreddati: egli
provava «un vero interesse» per la nostra conversazione,
mentre gli affari che aveva con noi gli «interessavano »

1) FerrIERE, La scuola 2ttiva, trad. ital. Mazzoni, Marzocco, Firenze,
20 rist., 1948, p. 17.




poco,. erano pill che altro un pretesto per aver occasione
di scambiare delle idee. Il semplice buon senso si avvede
della preoccupante latitudine di significato di quel voca-
bolo, e tenta di metter ordine come pud. Ecco, per conti-
nuare nell’esempio, che ci troviamo a riflettere sulla qua-
lita dell’interesse che sembra muovere il signor Tale a ri-
cercare la nostra compagnia. Pud darsi che sia un «inte-
resse d’ordine. elevato », non volgare, materiale, affaristico,
pué darsi insomma che egli sia ....« disinteressato». A questo
punto di solito il buon senso rinuncia a sbrogliar la matassa.

Nella pratica educativa non si d4 prova generalmente
di una coerenza semantica maggiore. Si sta attenti a «te-
ner desto linteresse degli allievi», ma quando ci accorgia-
mo che le molte domande rivolteci non sono spontanee
ma « interessate », giacché tendono ad evitare che ci riman-
ga tempo per le interrogazioni O per andare innanzi con
la materia, tagliamo corto € magari ammoniamo la classe
che & « nell’interesse di tutti» che I'insegnamento abbia cor-
so regolarmente, che il programma sia svolto interamente,
" anche nelle parti che possono «interessare>» MENO. Ed an-
che in questo campo, quando il buon senso interviene a
metter ordine, approda di solito a risultati discutibili. Si
osserva, per lo pil, che l'interesse pud essere «basso» o
« elevato», ed anche, con diversa suddivisione, « mediato»
o « immediato» Ecco che le contraddizioni del precedente
esempio sembrano subito appianate: linteresse cui l'in-
segnante fa appello € « elevato», quello degli allievi a sfug-
gire l'interrogazione « basso »; Uinteresse della classe a uno
svolgimento didattico regolare e completo € « mediato »
(in vista di una buona riuscita agli esami), quello che man-
ca rispetto a qualche argomento noioso & invece l'interesse
« immediato ». Purtroppo non sono pochi coloro che arrivati
& questo punto si ritengono molto soddisfatti. Si corre il



rischio di cssere considerati importuni se si azzarda la sem-
plice osservazione che tutte queste belle divisioni dell'inte-
resse in « basso» & «elevato», «povero » e «ricco», «ma-
teriale» e «spirituale», oppure in «immediato» e «me-
diato», «diretto» e «indiretto», ecc., sono etichette che
non dicono niente di preciso circa le realtz cui le appli-
chiamo. Anzi dicono cosl poco che se qualcuno ci oppone
che occorre tendere invece ad una «cultura disinteres-
sata », noi non sappiamo fare niente di meglio che affret-
tarci a dimostrargli che cio & proprio quello che vogliamo
anche noi, giaccheé disinteressato vuol dire appunto non
mosso da interessi materiali, bensi solo da interessi spiri-
tuali. G’¢ il caso che neppure ci si accorga, nella foga del
discorso, che a guesto modo si € rinunciato del tutto a
dare al termine inferesse un significato univoco, utilizzabile
dalla pedagogia. Giochiamo con le parole, ed ogni piu
vieta contrapposizione tradizionale avra, a questo modo,
la sua sanzione in termini di una pseudo-pedagogia del-
Iinteresse.

Per taghare la testa al toro, per sfuggire cio¢ all’astrat-
tezza delle distinzioni che accomodano tutto e non servono
a niente, alcuni pedagogisti hanno pensato di rifarsi all’espe-
rienza effettiva che veniva loro dalla pratica stessa di un
insegnamento svolto con criteri attivi e di compilare cosi
dei quadri pitt o meno particolareggiati dei diversi inte-
ressi. I contributi del Decroly, del Clarapede, del Ferriere,
d’altri molti benemeriti dell’educazione, meritano certa-
mente la massinca attenzione. Per il Decroly, come ¢ noto,
gli interessi s1 accentrano intorno ai bisogni fondamentali
di cibo, di riparo, di difesa, di lavoro collaborativol);

1) Cfr. O. Decory e G. Boon, Vers I’Ecole rénovée, Bruxelles et
Paris, 1921, pp. 24-25 e passim € A. HaMAIDE, La Méthode Decroly, De-
lachaux et Niestlé, Neuchitel, 1922, p. 46 e passim.




pitt complessi elenchi, che seguono analiticamente tutte le
tappe dello sviluppo, ci forniscono il Claparéde e il Fer-
riére; con concordanze e differenze notevoli si giunge da
interessi sensoriali o percettivi a interessi speciali e infine,
per il Ferriére, anche a interessi astratti, semplici e com-
plessi 1). Naturalmente, soltanto un esame accurato dei
singoli punti e della validita delle esperienze cui essi si
richiamano potrebbe autorizzarci a formulare delle criti-
che particolari. Ma un’osservazione ci sembra lecita, e
d’altronde sufficiente ai nostri intenti: il dire che gli inte-
ressi sono di tipo A, B, G, D ecc. non puo servire diretta-
mente a svelarci la natura unitaria dell’interesse. E una
raccolta utilissima di materiale, ma con quale criterio la
si & effettuata ? Che cosa cl autorizza a chiamare «inte-
ressi » determinati atteggiamenti caratteristici in relazione
a determinati tipi di esperienza? Perché interessi, e non
istinti, o impulsi, o tendenze, o inclinazioni, o abitudini —
insommma disposizioni ereditarie e acquisite ?

Cos’¢ Dlinteresse? Chiamarlo «appetito spirituale »,
chiamarlo «fame di sapere», dire che «ha la caratteristica
sua propria di propagarsi come un incendio» 2) significa
ricorrere a delle immagini certo suggestive, ma con le
sole immagini non si risolvono i problemi. Non ci si puo
fermare a questo punto. Il problema dell’interesse ¢ un
problema del quale ¢ difficile sopravalutere I’importanza.
E contro gli interessi « materiali» che si appuntano impla-
cabili tutti i moralismi, ¢ sugli interessi «mediati» che fa
leva senza posa I'utilitarista, & su qlielli « intellettuali » che

1) FERRIERE, 0p. cit., pp. 174-213. — CrLAPAREDE, La psicologia del
fanciullo, trad. Bertolotti, Mattei-Speroni, Pavia, 1912, p. 148 e sgg.

2} FERRIERE, o0p. cit., p. 17 e 172. Il Claparéde ha invece una con-
cezione tutta biologica dell’interesse, meccanica disposizione a reagire
a stimoli specifici. Egli cita alcuni dei primi scritti del Dewey, sull’ar-
gomento, ma non sembra tenerne molto conto (gp. ¢it., pp. 138-143).



46 —

punta la scuola tradizionale; su quelli «estetici» concen-
trano l'attenzione gli indirizzi umanistici. Che dire poi
degli interessi «sociali» ai quali nessun avversario dei me-
todi autoritari vuol rinunciare, e degli interessi « religiosi »
necessari a interpretare un cosl vasto ambito delle espe-
rienze umane ?

Non vorremmo, a questo punto, avere ingenerato nel
lettore un senso di fastidio — pure non crediamo di esage-
rare se definiamo « caotica » la situazione in cui ci troviamo
rispetto al problema dell’interesse. Un qualche ordine,
certo non definitive, ma neppure nominale o fittizio, cre-
diamo tuttavia di poterlo ottenere avvalendoci dell’impo-
stazione che a quel problema & stata data dal Dewey -
purché ci riesca, meglio di quel che in genere sia riuscito
ad altri, di cogliers nella loro pienezza certi suoi punti
di vista, a tutta prima sconcertanti, ma che soli permettono,
ci sembra, di uscire dall’smpasse di cui il confuso impiego
del vocabolo non ¢ tanto la causa, quanto il portato.

2, — L’INTERESSE IN RAPPORTO ALL’ATTIVITA.

Cio che il Dewey vide chiaro fin da principio ¢ il rap-
porto stretto che lega Piateresse all’attivita. Si possono dire
interessanti soltanto quelle situazioni, quegli oggetti, quelle
relazioni, che promettono non tanto ’appagamento imme-
diato di qualche nostra disposizione particolare, quanto il
promuovimento di un processo attivo.

Per un uomo accaldato e assetato un bel grappolo d’uva.
dal quale non lo separi nessun ostacolo materiale o morale,
non pud certo dirsi inferessante: esso sara gradito, delizioso,
paradisiaco, se volete, ma non interessante ). Se peraltro

1) Pud sembrare che il Claparéde dica il contrario quando affer-




- 47 —

un ostacolo separa l’assetato dal grappolo, interessante
potra essere la natura di quell’ostacolo: anche un uomo
di scrupolosa onestd pud sorprendersi, in un’occasione del
genere, ad osservare con interesse ’ampiezza delle maglie
di una rete divisoria e magari la presenza di eventuali testi-
moni nei paraggi. Insomma interesse ¢ sempre rivolto a
suscitare attivita: esso «ha qualcosa di motorio, di trasci-
nante, di dinamico»1). Tanto I'uso linguistico corrente
che l'etimologia stessa del vocabolo confermano una defi-
nizione siffatta. Infatti anche nel frequente impiego del
termine usato per designare esclusivamente una motiva-
zione pill 0o meno egoistica, c¢’¢ da vedere pill un «restrin-
gimento» che una « corruzione» del significato legittimo 2).
L’etimologia latina «inter-esse ci porta all’idea che I'inte-
resse annulla la distanza che separa una coscienza dagli
oggetti e dai risultati della sua attivita; esso ¢ lo strumento
che effettua la loro unione organica» 3).

ma che «il cibo interessa I'uomo affamato perché gli importa di averlo»
(op. cit., p. 138). In realtd quando si dice che il cibo interessa, non si
dice che il cibo piace, ma una cosa diversa; il cibo che interessa non ¢
un fine, ma un mezzo : serve alla vita, all’attivita, non queste al con-
seguimento di quello. Naturalmente anche il grappolo pud «interes-
sare» oltre che «piacere»; vedi in proposito le osservazioni alla fine
del presente capitoletto.

Yy Interest as Related to the Training of the Will, saggio del 1896, che
compare col titolo L’Intérét et Ueffort nella raccolta L’école et [enfant,
trad. Pidoux, Neuchatel, 1913, 1947, p. 53. I1 D. distingue altre tre
caratteristiche dell’interesse, oltre a questa sua qualita dinamica: il
suo aspetto oggettivo, per cui «l’interesse.... si rapporta sempre a un
oggetto, a Un motivo, a uno scopo», il suo aspetto soggettivo, che «si-
gnifica che il nostro intimo essere attribuisce un certo valore al tale o
tale oggetto», ed infine il suo aspetto emotivo. Tali- caratteri non fanno
che specificare meglio quel primo e fondamentale carattere dinamico;
essi sono infatti inerenti ad ogni attivita genuina, che non sia cio¢ né
sfogo incoerente, né abitudine meccanizzata.

2) 11 D. vi scorge veramente anche una «corruzione» in quanto
egli punta decisamente, come vedremo, ad accentuare l'accezione
«larga » del termine interesse. Cir. op. cit., p. 54 nota.

8Y Op. cit., p. 54.



Vent’anni pit tardi, ritornando su questa etimologia,
nella pitt importante delle sue opere pedagogiche, [igmo-
crazia ed Educazione (1916), il Dewey insistera specialmente
sul senso temporale di questo « essere in mezzo» fra «uno
stadio iniziale del processo e il suo periodo terminale »,
o anche «‘fra’ ’agente e il suo fine » 1). Tutto cid pud sem-
brare peraltro facilmente persuasivo anche a chi sia lon-
tanissimo dall’aver colto il nocciolo della questione. Questo
carattere attivo e intermedio dell’interesse & facile a scor-
gersi; I'osservazione fatta da noi poco sopra, che le frui-
zioni immediate, come il mangiar I'uva senza ostacoli,
non hanno carattere «interessante» pud sembrare quasi
ovvia; e tuttavia si pud continuare a pensare che ’interesse
non sia altro che una specie di riflesso del piacere immediato,
un carattere che questo direttamente non possiede ma che
tuttavia € capace di attribuire agli oggetti che sono con
esso connessi. L’inferesse ciodé sarebbe bensi legato all’atti-
vita, ma unicamente in quanto l’attivita ¢ appunto intesa
a procurarci una qualche sorta di specifica fruizione, di
specifico « piaceres, o ad allontanare qualche dolore.

Qui veramente sta ’errore. Questa che occorre com-
battere, ¢ una concezione pressoché universalmente diffusa,
che ha la sanzione dello stesso pensiero filosofico di pii1 no-
bile tradizione, il quale ha escogitato, & vero, tipi di pia-
cere speciali, «contemplativi», ma i ha intesi tuttavia
sulla falsariga delle fruizioni comuni, come qualcosa di in
sé concluso, come appagamento statico. Raramente la filo-

sofia ¢ giunta a concepire un appagamento, un « piacere »,

una letizia che fosse inerente piuttosto all’attiviti stessa
che non ai fini vagheggiati; e quando I’ha fatto, ha dovute

Y Democrazia ed Educazione, trad. Agnolettiy, La Nuova Italia,
Firenze, 1949, p. 171.



pagare come prezzo un’indebita mutilazione del concetto
stesso di attivitd, ristretta al solo «vedere», al solo « pen-
sare » ). Ed ogni reazione ad una tale unilateralita sembra
condannata a cadere nella opposta unilateralita che accen-
tua il valore dei piaceri « materiali».

Rousseau stesso, il pitt vigoroso assertore del carattere
attivo dell’apprendimento, ¢ talvolta infelicissimo esemplifi-
catore dei moventi, degli interessi capaci di far presa sul
suo Emilio. Il freddo, la fame, le paste di crema compaiono
proprio quando & evidente la sua intenzione di contrap-
porre un vero interesse alla semplice curiosita : nell’appren-
dimento della lettura, nella famosa lezione di orienta-
mento, ecc.

Tutta la nostra morale corrente €, per un certo verso,
una morale del piacere differito; si tratta di rimandare le
possibili fruizioni presenti in vista di pitt soddisfacenti frui-
zioni future, magari tanto «future» da essere ultraterrene.
Questa morale del piacere differito pud essere pilt 0 meno
raffinata (il piacere futuro pud essere pil elevato, il para-

1) Per i Greci in genere le attivita comuni, fisiche, sono contrad-
dittorie, perché tendono a negare se stesse nell’istante in cui il loro fine
& raggiunto. Anche per il pensiero vale in parte lo stesso principio :
la dialettica & inferiore alla contemplazione, la «dianoia» alla «noesi».
D’altra parte & in un passo dello stesso Aristotele che si pud forse tro-
vare la prima enunciazione relativamente decisa che al «vedere», al
« pensare» compete uno speciale valore proprio in virtl del fatto che
si tratta di attivitd continuative, mentre non pud dirsi lo stesso del « cam-
minare» o del «costruire», che negano se stessi per la solita ragione
che si cammina per arrivare in qualche posto e starci, che si costruisce
per compiere 1un’opera che ci dispensi da ulteriore fatica (cfr. Metafisica,
" IX, 6, 1048, % 17 : «non insieme cammina € cammino, non costruisce
e costrul; mentre invece: vide e vede, pensa e pensd: questo io chia-
mo atto perfetto e quello movimento»). Naturalmente il pensiero mo-
derno ha fatto ogni sforzo per valorizzare P'attivita a scapito della con-
templazione, ma I’ha fatto per lo pilt erigendo altri tipi di fini assoluti,
Possequio alla Ragione o alla Legge Morale o all’Utilita o all’Univer-
sale, vale a dire, continuando a porre le finalita o scopi dell’attivita
fuori dell’attivita stessa. '



— 50 —

diso pud essere senza «uri»), ma non cessa percid di essere
- contraddittoria. Perché oggi no e domani si? 1),
Tuttavia le poche scuole filosofiche che hanno avuto
il coraggio di farsi paladine del « piacere presente» sono
cadute in contraddizioni non meno gravi. L’edonista Egesia
si meritdo 'appellativo di «suasor di morte», avendo por-
- tato alle estreme conseguenze la constatazione che un tale
piacere & sempre annullato dalla coscienza della sua insta-
bilita; gli epicurei, piu circospetti, non andarono tuttavia
oltre la teorizzazione della rinuncia intelligente. II loro
~errore non stava perd nella ricerca di un piacere, di un
bene presente, ma nel non riuscire a concepire tale bene
come «il pieno dispiegamento delle attivita » 2).
Analogamente, per l’interesse, ’errore non sta gia nel
- considerarlo legato al piacere, ma nel modo in cui questo
piacere & concepito: tl piacere che da luogo all’inferesse ¢ 1l
pracere stesso dell’attivita e nessun altro. Vi sono infatti, secondo
il Dewey, due sorte di piacere, il piacere dell’attivita che na-
sce dall’intima spontaneita che trova piena espressione, e
il piacere che proviene da un contatto, che & suscitato
dall’esterno, quello che potremmo chiamare insomma il
pracere torpido, che & provocato dal gradevole vellicamento
di qualche nostra particolare struttura nervosa 3). L’inte-
resse non ha niente a che fare con questo secondo tipo di

1) «1l futuro che si prevede & un futuro che & destinato ad essere
una volta un presente. Il valore di guel presente deve anche venir po-
sposto a un termine futuro, € cosi via indefinitamente? O, se il bene
che siamo impegnati a raggiungere nel futuro & quello che deve essere
effettivamente rezlizzato quando tale futuro diverrd presente, perché
il bene di questo presente non dovrebbe essere ugualmente prezioso? »
(Human Nature and Conduct, pp. 267-68).

%) «the full reach of activities», in Human Nature and Conduct, The
~Modern Library, New York, 1930, p. 292.

8) L’Ecole et Fenfant, p. 50,



— 51 —

piacere, che & pure quello che comunemente sl considera.
Cid non significa che P'uso linguistico di chiamare «inte-
ressanti» degli oggetti che ci permettono il conseguimento
di un piacere del secondo tipo, sia illegittimo. Soltanto ¢&
da dirsi che la loro « qualita interessante» non & prodotta
dall’anticipazione mentale di quel particolare piacere, non
& un riflesso proporzionale all’intensita e prossimita di
un cosiffatto «bene» — anch’essa & unicamente relativa
al tipo di attivitd che promette di promuovere, all’anticipa-
zione mentale del piacere connesso a tale attivita e di esso
soltanto. Se questa enunciazione pud sembrare parados-
sale, cid avviene soltanto per il nostro errore che consiste
nel considerare ogni genere di piacere col paradigma di
quelli pilt poveri e puntuali, visti unicamente nella loro
poverta e puntualitd. In realta nessun piacere wmano in
quanto umano ha unicamente questo carattere, ha cio¢
la qualitd delVinstupidimento soddisfatto. Riprendiamo
Pesempio del grappolo d’uva per chiarire questo lato del
problema che forse nel Dewey non & esaminato cosi mi-
nutamente e che tuttavia potrebbe dar luogo ancora a
qualche equivoco.

I’interesse, che pud essere assal vivo, suscitato dagli
ostacoli frapposti fra il viandante accaldato e assetato ed
il grappolo d’uva, potrebbe certo sembrar sproporzionato
alla somma forse non eccessiva.di attivita cui dara luogo,
fino al conseguito dissetamento. Ma il dissetamento, ap-
punto in quanto tale non ¢ affatto un tipo di torpido pia-
cere in sé concluso, povero e puntuale. Esso significa anche
poter continuare il cammino con altra alacrita e vivezza
mentale, esso promette cio¢ un’ulteriore somma di attivita.
I il riflesso dell’attivita totale che appare comunque colle-
gata ad una situazione cid che ne costituisce Vinteresse. Per
questo rispetto anche il grappolo d’uva a portata di mano



pud apparirci « interessante », ma non certo per le delizie
che pud procurare al nostro palato.

Quanto pilt un uomo possiede quel che si dice una
« personalita », tanto piu la sua attivitd & fusa e unitaria,
tanto pilt ciog i suoi istinti, i suoi impulsi sono assorbiti
‘e armonizzati nella spontaneita del suo essere totale; essi
si sono cio¢ arricchiti di «significati», in termini di atti-
vita ulteriori e per cid stesso i suoi « piaceri» sono infini-
tamente pit ricchi di quelli dell’appetito cieco, proprio
nella stessa misura complessiva In cul sone ricchi 1 suoi
« interessi». Cid spiega del resto perché il Dewey non ami
impegnarsi in esemplificazioni analitiche in questo campo
(e dovrebbe giustificarci un po’ se quella da noi escogi-
tata & insoddisfacente). Merita percio esaminare due tipi-
che esemplificazioni deweyiane, che riguardano cempi affi-
ni e ci immettono pitt specificamente nel problema del rap-
porto fra «attivitd presente» e «finalita futura» — pro-
blema evidentemente essenziale ad un migliore intendimen-
to del concetto di interesse.

3. — FINI E MEZZI: LA CONTINUITA DELL’ESPERIENZA.

Ma prima di affrontare ’accennata analisi delle esem-
plificazioni deweyiane, ¢ forse opportuno proporre all’intel-
ligenza del Iettore un passo della Logica il quale, nella sua
brevita ed apparentermente arida tecnicitd, ci di la mi-
sura di quanto sia radicale, nel pensiero del Dewey, il ro-
vesciamento della concezione tradizionale e corrente dei
fini e del mezzi:

«I fini devono venire giudicati (valutati) in bhase ai
mezzi di cul ci si pud avvalere per raggiungerli.... Un fine



intenzionale & infattl esso stesso un mezzo, € precisamente
un mezzo procedurale» ).

Da quando Yancor giovane caposcuola della nuova
logica e della nuova pedagogia che gia illustravano I’Uni-
versita di Chicago evocava Emerson 2) per combattere
quella che abbiamo chiamato 1a morale del piacere differito,
questo motivo & ricomparso infinite volte nelle sue opere,
i nserendosi in modo sempre piui essenziale in quello che &
il nucleo del suo pensiero. Eppure ¢ un motivo che esposi-
torl e critici fanno a gara a lasciare prudentemente da
parte 0 a degnare appena di qualche cenno. L’argomen-
tazione non ammette compromessi: o si crede che 'uomo
vive nel presente e che solo le sue presenti energie possono
generare la sua attivita, e allora anche i « fini intenzionali»,
i « fini in vista» (ends-in-view) valgono unicamente in quan-
to ci piacciono, in quanto sono capaci di liberare le ener-

) Logica, teoria dell'indagine, Torino, Einaudi, 1949, p- 637. Un’espo-
sizione particolarmente chiara delP’argomento & quella contenuta in
Democrazia ed Educazione, cit., pp. 134-142.

?) Ved. L’Ecole et UEnfant, p. 42. Nel saggio Compensazione (ved.
L’anima, la natura e la saggezza, trad. Cossa, Bari, Laterza, 1925, pp. 72-
g8) Emerson, per introdurre la sua idea di una intima forza unitaria ed
equilibatratrice propria della natura, anche della natura del’'uomo,
capace di compensare 0gni unilateralita e di arricchire inesauribilmente
il significato umano di ogni esperienza, inizia ironizzando su chi pre-
dicava una compensazione di gioie e dolorl presenti mediante castighi ¢
premi ultraterreni: « La legittima conseguenza che il discepolo poteva
trarre era: —  Noi avremo i giorni lieti, che i peccatori hanno ora ”;
— o per arrivare all’estremna deduzione : — “ Voi peccate ora; noi
peccheremo pil tardi; noi vorremmo peccare ora, se noi lo potessimo;
ma non essendo felici, attendiamo la nostra rivincita domani . — L’er-
rore di questa dottrina sta nell’immensa concessione, che 1 cattivi sia-
no soddisfatti; che la giustizia non si compia nel presente» (p- 73). Ri-
teniamo la citazione utile proprio per mostrare una delle fonti del ca-
ratteristico motivo deweyiano che stiamo esaminando. G. CoraLro (La
pedagogia di J. Dewey, Torino, S.E.I, 1950, p. 145) giudica questo pen-
siero di Emerson « bislacco», il che sarcbbe come dire che & «bislacco»
tutto Dewey, sul quale egli per altro scrive 557 pagine senza mal gra-
tificarlo di una tale qualifica. '



_54__

gie, di organizzare '2ttivitd, di arricchirne il significato pre-
sente — oppure non esiste nessun «presente» spirituale,
nessun problema morale, nessun momento d’intima con-
centrazione e riflessione deliberante, insomma nessuna« co-
scienza », ma siamo tutti nient’altro che legnose mario-
nette attaccate senza scampo ai fili delle finalitd precosti-
tuite, buone o cattive che siano.

Non si tratta, si badi, di « eliminare » 1l concetto di fine,
si tratta di capirlo. In sé, un fine vale un altro, giacché
« lo sviluppo ¢ il solo fine morale»?) e percio i fini hanno
un valore solo in rapporto alle situazioni specifiche, essi
sono dei mod: di farle evolvere, sono dei mezzi con cui pro-
cedere alla loro soluzione, cio¢ alla eliminazione delle con-
traddizioni e degli intoppi, alla liberazione delle attivita,
Ecco perché Dewey, in Ricostruzione Filosofica, pud dire (ed
¢ questo il primo degli esempi cui alludevamo sopra) che
il fine non €& mai la salute, ma il vivere sanamente. « Un uomo
che aspira alla salute come a un fine distinto, diviene un
infermo, o un fanatico, o un meccanico esecutore di eser-
cizi, o un atleta cosi unilaterale, che le sue cure per lo
sviluppo fisico danneggiano il suo spirito» 2). E tuttavia,
puo aggiungere pocc dopo, «se il bisogno e le deficienze
di una situazione specifica indicano, come fine e come bene,
un miglioramento della salute, allora per gquella situazione,
la salute & il bene ultimo e supremo. Non & un mezzo
in servizio di qualccs’altro; ma ¢ un valore intrinseco e
- finale » 3). Il corsivo ¢ mio: esso sta ad indicare il preciso
limite in cul va intesa questa relativa assolutezza del fine:
non esistono fini «inferiori» ai quali non si debba dedi-
care ogni cura piu impegnativa quando cid sia opportuno,

1) Ricostruzione filosofica, Bari, Laterza, 1931, p. 184.

2) 0p. cit,, p. 175.
8y Ibidem, p. 183.



non esistono fini « superiori» che climinino automatica-
mente i concorrenti. Non ¢’& altro criterio che quello dello
sviluppo presente, pieno, armonico, completo.

Naturalmente non ¢ facile far proprio, ad un livello
di chiara consapevolezza, questo criterio che pure regge,
fortunatamente, gran parte delle valutazioni affidate piu
alPintuito che alla logica con cui regoliamo di fatto la
nostra vita (la « cOmMpensazione » di Fmerson!). Si pre-
senta spontanea Pobbiezione che la capacita di votarsi ad
una idealita, ad un fine futuro, & proprio cid che distin-
gue 'uomo dall’animale, o I'uomo di carattere dall’abu-
lico. Il valore morale del sacrificio riscuote irresistibilmente
la nostra simpatia e la nostra stima. La stessa vita quoti-
diana ci appare degna di esser vissuta solo se € illuminata
da speranze, da ideali, insomma da finalita future. Ma che
vuol dire «degna di esser vissuta ?» Non & proprio questa
la tipica qualificazione dellesistenza presente alla quale le
idealitd, le finalita, presenti anch’esse nella nostra cosclen-
za, conferiscono valore e sapore?

Facciamo un esempio limite, propone Dewey in Human
Nature and Conduct, un esempio cosiflatto che se I'imposta-=
zione ormal nota mantiene anche in rapporto ad esso la
sua validitd, sia da presumersi che ]a manterra in ogni
altro caso. Se c’¢ un caso Jegittimo di subordinazione del
presente al futuro, & quello di chi vuol costruirsi una casa.
Infatti di solito ci si costruisce una casa per il conforto €
la sicurezza che ce ne verra in futuro, non Pper il gusto
_ o la noia — di costruire.

Ma chi continuasse a vagheggiare il suo bel progetto,
non costruirebbe niente. Occorre impegnarsi 0ra, « seria-
mente ¢ devotamente», nel nostro compito, questo deve
essere ora il nostro fine. Esso ci deve bastare, ci deve sod-

disfare, tutte le possibilita di controllo » del nostro futuro



sono ora nelle nostre mani, in forma di controllo del no-
stro presente. Un fine che non sappia regolare, organiz-
zare, arricchire il nostro presente fino a renderlo degno
di essere vissuto non ¢ un fine, ¢ una fantasticheria. Per
altro «non bisogna confondere I'atto del costruire con la
casa una volta che sia stata costruita. Quest’ultima & un
mezzo, non un compimento. Ma & tale solo perché entra
in una nuova attivita che & presente, non futura. La vita
¢ continua» 1), (G’¢ da aggiungere forse che la casa & stata
sempre un mezzo: prima un «mezzo procedurale», ora
un mezzo materiale che col suo conforto ci aiuta in nuove,
diverse « costruzioni»; e prima e dopo ha arricchito e con-
tinua ad arricchire la nostra vita, dandole appunto il sen-
so della sua attiva, coctrutfiva continuita. « Insieme costrul
e costruisce » potrebbe essere il motto anti-aristotelico del-
l'uomo qual’é¢ concepito dal Dewey.

Questa continuita dell’attiva esperienza implica la con-
tinua ricostruzione de! presente col concorso del passato e
del futuro —né il presente ha senso senza questo concorso. Le
abitudini, le cognizioni del passato devono venire riorganiz-
zate di continuo secondo le linee direttive che si chiamano
finalita, per conferire «ricchezza di contenuto», «pienezza
di significato» al presente, per esaltare la sua «qualita »
mediante « quell’appagamento, quel modo di fruizione che
¢ colmare, sviluppare, rinnovare la mente ed il corpo» 2).

4. — I’AUTONOMIA DELL’INFANZIA.

Naturalmente, anche accettata questa impostazione,
molti sono i problemi che rimangono aperti. In che modo

1Y Human Nature and Conduct, cit., p. 26q.
2) Op. cit., p.273. B '



quest’attivita almeno in apparenza personale, egocentrica,
potra farsi « sociale » ? In che modo essa potra farsi attivita
veramente «intelligente»? In che modo le idealita della
convivenza «civile» € della cultura «disinteressata» po-
tranno diventare forze operanti nel soggetto ?

Ovvero, per enunciare 12 questione in termini di inte-
resse: se in generale linteresse pud venire inteso con suf-
ficiente chiarezza come la qualitd attiva e dinamica di
situazioni esperite, o per usare le parole stesse di Dewey,
come il fatto « che la persona o identifica con gli oggetti
che dcfiniscono Dattivita e che forniscono i mezzl € gli
ostacoli alla sua realizzazione» 1), quali sono 1 caratteri
distintivi di quegli interessl dei quali I'educatore non potra
non preoccuparsl in modo particolare, voglio dire degli
interessi sociali e intellettuali ?

A queste legittime domande sara bene rispondere met-
tendo nello stesso tempo in guardia contro i pericoli che
£sse POSSONOo nascondere. La preoccupazione di promuovere
determinati interessi piuttosto che altri pud risolversi facil-
mente nella tendenza a restaurare, sotto mentite spoglie,
una forma di educazione «eteronoma, vale a dire di in-
tervento e regolazione dall’esterno, con mezzi forse piu
raffinati di quelli usati in passato, ma con risultati non
percid meno Jesivi di quell’ « autonomia dell’infanzia»
della quale il Dewey & forse, dopo Rousseau, Passertore pill
convinto e deciso.

Nel Mio Credo pedagogico, dopo aver dichiarato che
P « educazione... € un processo di vita, e non una prepa-
razione al vivere futuro», che « il processo e il fine del-
]’esperienza sono un’unica e medesima cosa, che le forme
di vita dell’educazione genuina devono essere «degne di

1} Democrazia ed Educazione, Cit., p- 185.



— 58 —

esser vissute per se stesse», il Dewey pone in guardia non
solo contro 'errore di chi reprime gli interess: infantili,
ma anche contro 'opposto errore di chi crede di promuo-
verli « lusingandoli », stimolando a vuoto le emozioni ecc. 1).
Anche questo ¢ un attentato all’autonomia dell’infanzia,
giacche gli interessi sono «segni e sintomi di forze in pro-
cesso di sviluppo» rispetto alle quali I’allettamento inde-
bito pud significare «sostituire il transeunte al perma-
nente » 2).

L’educatore unicamente intento a soddisfare le dispo-
sizioni gia formate, preoccupato di sfruttarle per «annet-
tere qualche aspetto seducente» a materiali, a finalita che
egli sa non per se stessi interessanti, non fa altro che cri-
stallizzare un qualche interesse che giudica «utile», cosi
com’¢ al momento, in rapporto a un’astratta rappresenta-
zione statica dell’optimum sociale e intellettuale cui vuol far
giungere Pallievo. E questo un modo di « corrompere con
Pofferta del piacere», ¢ un portato della falsa pedagogia
dell’interesse, di quella pedagogia «molle » che Dewey de-
finisce « teoria educativa da cucina popolare » 3).

Non nel «piacere» sta ’arricchimento dell’esperienza,
o meglio nel genere di piacere che s’usa offrire di solito
al ragazzl, ma nel promuovere la consapevolezza crescente
della sua continuita, ch’¢ assicurata dalla rielaborazione
intelligente delle acquisizioni del passato e controllata dai
«fini » situati nel futuro. Ecco infatti come Dewey sinte-
tizza, con quella che egli chiama una « definizione tecnica »
Pessenza dell’educazione: «ricostruzione o riorganizzazio-

1) My Pedagogic Creed (1897), in Education Today, New York, G.P, Put-
nam’s Sons, 1840, pp. 5, 6-7, 12, 14.

2y My Pedagogic Creed, op. cit., p. 14.
8) Democrazia e Educazione, cit., p. 170,

ne
e ¢
S€f

(¥} (4

[S]



ne dell’esperienza, che accresca il significato del’esperienza
e che aumenti la capacita a dirigere il corso dell’esperienza
seguente. L’incremento del significato corrisponde al-
aumentata percezione del nesso € della continuita delle
attivitd nelle quali siamo impegnati» 1).

Mentre da un lato Peducatore deve sforzarsi di avere
la visione prospettica piu esatta possibile del significato
degli interessi presenti del fanciullo, egli tradisce il suo
compito se crede di poter sfruttare tale conoscenza nel
modi ben noti, in omaggio a qualche suo ideale statico.
Soltanto da genuini impulsi che liberamente si arricchiscono
di «significati» germina i1 nuovo, il vero progresso della cul-
tura e della vita sociale: il culto per Pautonomia dell’in-
fanzia ed il culto del pieno e armonico sviluppo dell'uma-
nith sono una sola e medesima cosa. Questo ¢& il vero si-
gnificato della fede nelPeducazione; & in questo senso che
«Peducazione & il metodo fondamentale di progresso so-
ciale » 2). Tutto quel pilr specifico avviamento alla socia-
lita attraverso la pratica stessa della socialita, di cui dire-
mo in seguito, sarebbe privo di un vero significato progres-
sivo se non ci fosse questa fede nelle intime forze creatrici
e rinnovatrici dell’individuo, se gli intimi impulsi non fos-
sero considerati come «i perni sui quali ruota la riorganiz-
zazione delle attivitha », come i fattori di rinnovamento atti
2 «dare nuove direzioni ai vecchi abiti e mutare la loro
qualita » 3).

Dovrebbe essere chiaro che tutto c¢id non significa affat-
to esaltare uno sviluppo anarchico di impulsi disordinati.
Dewey usa spesso il termine impulso accoppiato ad istin-

1) Democrazia ¢ Educazione, cit., p- 103.
) My Pedagogic Creed, cit., p. 15.
8) Human Nature and Conduct, cit., p. 93.



4—60-—“—

to, per mettere in rilievo il fatto che nell’uomo noh esisto-
no disposizioni ereditarie organizzate ed adattate in modo
definito e rigido, che percid ogni azione utile ha bisogno
di essere appresa. Fare che cid avvenga in situazioni adatte,
in un ambiente sociale, rispondere alle richieste di chi
vuole apprendere non significa interferire dannosamente
nel processo di sviluppo. Dannosa interferenza ¢ invece
ogni tentativo di coartare quello sviluppo reprimendo o
favorendo indebizamente questo o quell’impulso, questo o
quell’interesse particolare. Solo nello spontanec appren-
dimento di nucvi abiti d’azione «¢& possibile per I'uo-
mo imparare I’abito di imparare. Allora il miglioramen-
to diviene un cosciente principio di vita»1). E solo
cosi si realizza quello che & il vero scope dell’edu-
cazione: « permetiere agl individut di continuare la loro edu-
cazione» 2). Del resto questa spontaneita dell’apprendere
ch’¢ presente nel fanciullo non coartato e represso, non
comporta affatto un alleggerimento del compito dell’in-
segnante, anzi «il problema per I’educatore progressi-
vo ¢ piu arduo che per l'insegnante della scuola tradi-
zionale »; egli deve saper « prevedere » gli sviluppi possibili,
delle attivita e interessi degli allievi, e deve soprattutto sa-
pere, in consegu=nza, «scegliere ¢ disporre le condizioni
che influenzano la loro presente esperienza»?).

1) Human Nature and Conduct, cit., p. 105 n.
%) Democrazia e Educazione, cit., p. 134.

3} Experience and Education (1938), tradotto in italiano da Ernesto
Codignola (Esperienza e Educazione, Firenze, La Nuova Italia, 1949),
pp- 66-67 della traduzione. Quest’operetta & specialmente interessante
In quaato critica mclte false interpretazioni dell’attivismo. Gia nell’ar-
ticolo How Much Freedom in New Schools? (1930), ristampato in Education
Today, pp. 216-233, egli reagi apertamente all’uso della frase «child-
centered schools» come slogan inteso a sottovalutare 'importanza del-
I'azione del docente e a concedere campo libero all’improvvisazione ¢
all’anarchia.



— 61 —

Insomma il rispetto dell’autonomia dello scolaro, se
da un lato vieta perentoriamente il ricorso alla repressione,
il tentativo di ovviare all’indisciplina e all’indolenza, vale
a dire ai normali prodotti di situazioni psicologiche distorte
e caratterizzate da conflitti pitt o meno latenti, con il so-
vrapporvi nuovi artificiali conflitti (fra capriccio € paura
della punizione, fra pigrizia e speranza di un premio, ecc.),
dallaltro lato vieta in modo non meno perentorio che si
corrompa Panimo infantile creandogli intorno una situa-
zione, estremamente artificiale anch’essa, di morbosa mol-
lezza, di compiaciuta tolleranza, di viziata condiscendenza.
I’autonomia dell’infanzia si rispetta unicamente rispettan-
do (e non lusingando) gli interessi dell’infanzia, dando ad
essi occasione di estrinsecarsi in un ambiente naturale e
non viziato, dove cioé naturalmente si incontrino difficolta,
ostacoli, problemi di ogni genere: I'importante ¢ che si
tratti, per quanto ¢ possibile, di difficolta e ostacoli che al
bambino normale interessi di superare con le proprie forze.

5. — CRITERIO PSICOLOGICO E CRITERIO SOCIALE : LA FEDE
NELLA LORO COINCIDENZA.

Nel capitoletto precedente s’¢ gia implicitamente rispo-
sto alle domande formulate zall’inizio dello stesso, circa la
genesi degli interessi « intellettuali» e «sociali». Tali inte-
ressi sono un prodotto spontaneo dell’interazione degli
impulsi e degli abiti con un ambiente naturale e sociale
adatto. Allora essi si sviluppano spontaneamente in forme
sempre pitt ricche e pitt complesse. Come tuttigli interessi,
anche quelli intellettuali e sociali non solo, com’e naturale,
non vanno repressi, ma non vanno neppure lusingati (pena
Tintellettualismo e il conformismo). Tuttavia queste enun-



ciazioni possono sembrare astratte e generiche, possono in-
generare dei dubbi circa la loro capacita di fungere in pra-
tica da valido criterio direttivo.,

Probabilmente il lettore che non abbia ben penetrato
lo «spirito» della pedagogia deweyiana, e soprattutto le
premesse della sua filosofia e della sua logica, difficilmente
riesce a rendersi ragione di questa specie di « coincidenza »
che il Dewey sembra presupporre fra il criterio psicologico-
individuale e il criterio sociale impiegati a valutare lo svi-
~luppo dell’individuo. Sembra che fra il lato psicologico e
il lato sociale del processo educativo di cui si parla in
My Pedagogic Creed '), sia presupposta una sorta di armonia
prestabilita. Se il criterio con cui si valuta « psicologica-
mente » il valore di una esperienza, e persino il valore delle
finalitd e degli ideali in essa presenti, & unicamente quello
della pienezza, ricchezza, continuitd dell’attivity compor-
tata, se ogni altra valutazione & giudicata estrinseca ed arbi-
traria, non riuscird allora altrettanto estrinseco anche il
criterio sociale? L’attivitd infantile non trova forse assaj
spesso sulla sua strade degli ostacoli di natura sociale, don-
de naturali sviluppi ir. senso particolaristico, egoistico, anti-
sociale? L’interesse intellettuale, quel gusto dell’appren-
dere la cui formazione & naturale e spontanea, non pud
svilupparsi anche in senso particolaristico, come gusto
personale e insensibilitd verso gli altri? La crudelty in-
fantile non ha forse origine dalla curiosita? E fra gli adulti
non ¢& facile imbattersi in individui dalle spiccate doti in-

) Pag. 4; poco pit innanzi si dichiara che j due lati sono « orga-
nicamente collegati »: «.... 'individuo da educare & un individuo so-
ciale, e.... la societd & un’unione organica di individui. Se eliminiamo
dal fanciullo il fattore sociale non c¢i resta che un’astrazione, se elimi-
niamo dalla societa il fattore individuale non cj resta che una massa
inerte e senza vita» (p. 6.



tellettuali disgiunte da positive attitudini sociali, e vice-
versa?

Il Dewey risponderebbe che proprio perché l'ultima
obbiezione enuncia un fatto reale, propric perché noi con-
statiamo che qualita intellettuali e morali possono andare
disgiunte, occorre trovare un metodo capace di riunirle,
e che questo metodo sara necessariamente un metodo edu-
cativo, € non potra esercitarsi altrimenti che liberando le
capacitd e le energie dell’individuo. Questa liberazione
non sarebbe totale e soddisfacente se non avvenisse nella
direzione della socialitda, giacché altrimenti almeno un
gruppo di «impulsi» rimarrebbe soffocato: gli impulsi
sociali 1).

E che vi siano degli impulsi o istinti sociali, & cosa della
quale il Dewey non ha mai dubitato. Essi anzi tengono il
primo posto tra quelli « che hanno peso nell’educazione »,
e fra esst ha un ruolo preminente I’ « istinto del linguaggio »,
che ¢ «la forma piu semplice dell’espressione sociale del
fanciullo» ). Forse & interessante notare che ’espressione
« istinto sociale » di Scuola e Societd (1899) & diventata « im-
pulso sociale» in Human Nature and Conduct (1922), proba-
bilmente in relazione al fatto che «la parola impulso sug-
gerisce qualcosa di primitivo, ancora libero, non diretto,
iniziale » 3). Infatti, sebbene non ci consti che Dewey ab-
bia mai compiuto un’analisi minuta al riguardo, & evi-

1) « Finché esista un qualunque impulso sociale, una attivita che
si isoli rechera intima insoddisfazione e comporterd una agitazione
volta a procacciare dei beni compensativi, non importa quali piaceri
o successi esterni ne acclamino il corso» (Human Nature and Conduct,
cit., p.293).

2 Scuola e Societa, trad. Codignola e Borghi, Firenze, La Nuova
Italia, 1949, p. 33.

8) Humane Nature and Conduct, cit., p. 105 n.



by —

dente che per lui non esiste nessuna specifica struttura ner-
vosa o complesso di strutture per cui si possa parlare di
istinto sociale nello stesso senso in cui si parla di istinto i
nutrizione. Sono evidentemente da considerarsi impulsi so-
ciali tutti quegli impulsi attivi che non possono estrinse-
carsi adeguatamente € fondersi in armoniosa sintesi ove
non vi siano larghe possibilitd di interazione con un am-
biente sociale. Il ling1aggio & ottimo esempio, € non ¢ é
bisogno di essere psicologi per annoverarne tutta una serie. .
E il progresso intellettuale, come il superamento dell’ego-
centrismo, sono connessi strettamente a quello del linguag-
gio e all’intérscambio di suggestioni, informazioni, punti
di vista ch’¢ ’essenza delle relazioni sociali 1). Ad un li-
vello progredito, la stessa continuitd dell’esperienza esige la
sua diramazione in canali sociali in parte senza ritorno — e
diventa una continuita oltre la morte., Naturalmente non
sl tratta mai, né negli stadi di sviluppo pit primitivi, né
in quelli pit progrediti, di un azione unilaterale, di una
sorta di imposizione pilt 0 meno larvatamente tirannica
di un soggetto in sviluppo sugli altri soggetti. Ogni tiran-
nia ¢ in realtd poverta e schiavity. Giacché nell’vomo ¢’é
una pressoché inesauribile varietd di impulsi attivi che sol-
tanto una corrispondente varietd di esperienze pud libe-
rare con relativa completezza, uomo ama naturalmente
la varietd e percid ama naturalmente I'altro uomo, che &
1l fattore di varietd e ci arricchimento di gran lunga pid

1) Circa il rapporto fra valori sociali e pensiero riflessivo cfr. quanto
s'¢ detto a p. 2q sgg. I1 V capitolo di Experience and Nature (Chicago,
Open Court Publishing Co., 1925) & particolarmente dedicato all’esa-
me di quel processo, che culmina in « quella esperienza partecipata che
¢ il pili grande dei beni umani». La concezione di Dio come amore
ben mostra che la piena « partecipazione » & anche illuminazione e
saggezza (p. 202).




soddisfacente che gli sia dato d’esperire. Che il processo possa
deviare dalla sua linea di sviluppo naturale, che I’unila-
teralita, la costrizione, il conflitto artificialmente provo-
cato, possano scavare un solco fra una (relativa) intelli-
genza e le attitudini sociali, tutto ci10, ripetiamo, costituisce
una prova di quanto possa nuocere una educazione cattiva
o mancata e con cio ’incentivo maggiore a che ci si sforzi
di realizzare metodi educativi migliori.

Il criterio psicologico, il criterio che tiene conto in pri-
mo luogo dell’arricchimento progressivo delle capacita
attive dell individuo si converte percid obbiettivamente
nel criterio sociale, in quello cioé che tien conto essenzial-
mente della natura e complessita ed equilibrio delle rela-
zioni che P’individuo stabilisce con Pambiente sociale,
“ossia in una parola, del suo valore sociale 1). Che d’altronde
questo valore non possa mai essere inteso come semplice
utilita sociale in senso meccanico € conservatore, come se
il tipo presente di societa fosse il migliore immaginabile,
come se non abbisognasse soprattutto della fresca ventata
di rinnovamento che solo la spontaneitd individuale porta
seco, ¢ cosa che il buon senso non meno che molti degli
argomentl gia addotti ci dispensano dal trattare a parte.

S1 badi per altro che la coincidenza fra i due criteri,
per quanto appaia largamente suffragata dall’esperienza,
non si realizza in foto; ¢ una coincidenza, « al limite » e per-
tanto non ¢ da presumersi che Pesperienza possa mai verifi-
cerla completamente. Percid s’¢ usata la parola fede. Par-
lare di una fede nell’educazione significa infatti parlare di fede

1) «Una societa di liberi individui in cui tutti, mediante I'opera
personale, contribuiscono alla liberazione ed all’arricchimento della
vita degli altri, ¢ il solo ambiente in cui un individuo possa realmente
svilupparsi in modo normale nella sua piena misura». The Necd for a
Philosophy of Education (1934), in Education Today, cit.,, pp. 294-95.




— 66 —

nel potenziale identificarsi di progresso individuale e pro-
gresso sociale. Ma Puso della parola fede non serve sol-
tanto a mettere in rilievo I’aspetto volontaristico della mis-
sione educativa, che innegabilmente si ridurrebbe a roufine
da farmacista senza vocazione, il giorno che volesse limi-
tare 1 suol compiti alle ricette garantite; vuol dire anche
riqualificare lo stesso termine fede nel significato costrut-
tivo ed antimagico di forza che muove un processo reale
d’esperienza nella direzione ch’¢ implicita nelle possibi-
lita dell’esperienza medesima 1).

6. — I INTERESSE E GLI INTERESSI.

Da tutto quan-o s’¢ detto, una cosa dovrebbe apparire
evidente : la convenzionalita, provvisorieta e modificabi-
litd di qualunque suddivisione, di qualunque elenco o gene-
tico o sisternatico dei singoli interessi. Giacché Pattiva espe-
rienza ¢ diversa in ogni individuo, giacché vi ¢ diverso
in qualche misura anche il patrimonio di impulsi, istinti,
tendenze, ecc., a rigore bisognerebbe dire che gl interessi
di ciascuno sono unici per qualita e irrepetibili, essendo
essi ad un tempo un prodotto ed una condizione della sua
attivita. Persino la suddivisione degli interesst in imme-
diati e mediati & relativa : gli interessi sono tutti, in certa
misura, mediati, giacché immediatamente e solo immediata-
mente piacevole potrebbe essere soltanto una attivita senza
valido significato eosciente. Una siffatta attivita non &, si
badi, esclusivamente possibile in rapporto ai « bassi» appe-

1) La nostra & non solo un’interpretazione dell’uso che Dewey fa,
in varie occasioni, dell’espressione « fede nell’educazione », L’argomento
¢ affrontato di proposito dal Dewey medesimo nell’articolo Education
as Religion (1_922), in Education Today, cit., pp. 144-49,



— 67 —

¢iti del cibo, del sesso, ecc., ogni struttura psichica pus
pervertirsi nel gusto esclusivo di qualche stimolazione spe-
cifica. 1 piaceri di contatto che Dewey contrappone al pia-
cere dell’attivita possono essere di assai svariata natura:
« It altrettanto facile creare un appetito dell’occhio o del-
. Porecchio per qualche sensazione piacevole, quanto abi-
tuare il senso del gusto a qualche sapore»1). Si potrebbe
aggiungere che le pitt «alte» funzioni psichiche possono
subire un analogo pervertimento, quando cessano di esser
fattori di reale coordinazione dell’attivita per trasformarsi
in meccanismi autosufficienti ed autonomi, produttori in-
stancabili di «raffinati» piaceri. L’ubriacone, il puro dia-
lettico e il puro estetizzante non occupano livelli morali
molto diversi.

Ora un interesse puramente immediato avrebbe un ca-
rattere in certo modo analogo a quello dei «piaceri di
contatto», almeno nel senso della punfualitd. Nel gia men-
zionato saggio del 1896 da cui & tratta la citazione prece-
dente Dewey non mostra di avvedersi della difficolta, ¢
parla di una espressione diretta, immediata dell’io, dove
«lo scopo & T’attivita presente», nella sua assoluta puntua-
lita, e vi riconosce la presenza di un inferesse malgrado abbia
detto poche righe prima che «per spiegare I’interesse In
modo completo, occorre scorgervi un’attivita dell’io, cke
implichi un contenuto intellettuale e che prenda coscienza di
se stessa grazie ad un sentimento di valore ». Quest’interes-
se immediato, egli dice, non si pud considerare come resi-
dente nell’oggetto, perché in realtd «il colore chiassoso, il
bel suono che interessano il bambino sono essi stessi delle
fasi della sua attivitd organica» 2). Ora a noi pare che

1) L’Ecole et I’Enfant, cit., p. 51.
2) lbidem, pp. 57-58. Il corsivo nella prima citazione non & nel testo,



— 68 —

un’attivita cosi parziale e meramente sensoria, se pur non
deve venir identificata coi semplici pracer: di contativ, certo
sarebbe meglio considerarla a parte, in un capitolo sulia
curtosita. La curiosita pud avviare all’interesse, ma non ¢ I’'in-
teresse, giacché non & mossa dall’esperienza di passate atti-
vita complesse, ma piuttosto da una sorta di gusto sensorio-
percettivo, utilissimo ma effimero. Dewey non rileva espli-
citamente neppure in seguito questa differenza fra curio-
sita e Irteresse 1), ma certo s1 avvede della contradditto-
rieta del concetto di «interesse immediato », tant’¢ vero che
in Democrazia ed Educezione non solo non riprende la distin-
zione fra interesse immediato e mediato, ma usa In senso
detrattivo Paggettivo «estetico» con cui aveva qualificato
in precedenza le esperienze afhni a quelle ove si estrinse-
cherebbe un interesse immediato. Egli distingue ora fra
compiacimenti estetict, che hanno carattere ristretto o rap-
presentano evasioni calla realta, e la vera esperienza arfi-
stica nella sua pienezza, e dichiara che «1'ideale dell’inte-
resse € esemplificato dall’atteggiamnento artistico» 2). L’ar-
te, si sa, ¢ mediazione; & quindi legittimo pensare che tutto
cio equivalga a negare le pcssibilita che l'interesse abbia
carattere 1mmediaio, coerentemente del resto al fatto che
in Democrazia ed Educazione 1’interesse & definito, come si &
visto, in termini di processo temporale.

La classica distinzione fra interesse diretto e indiretto,
mediato e immediato, non ha dunque che un valore con-

1) Della curiosité Dewey tratta solo occasionalmente e la definisce,
con frase suggestiva ma generica, come un dinamico «tendere oltre
dell’esperienza » (Dem. e Educ., cit., p. 280).

%) Democrazia ed Educazione, cit., p. 182. Naturalmente potra essere
discutibile quest’uso dei vocaboli estetico e artistico (che pure é in ac-
cordo con la loro origine linguistica), il che perd non infirma la vali-
-dita della distinzione.

=



venzionale, piuttosto incerto, e poco pud aijutarci nella
pratica educativa. Non vi & in proposito altro criterio saldo
fuorché il valutare caso per caso le possibilita effettive che
un determinato oggetto venga immesso proficuamente in
un corso d’attivitd, rimanendo come integrato ed assorbito
in esso. Cid vale per gli oggetti materiali come per quelli
intellettuali, per una macchina da scrivere come per le
formule matematiche 1).

Il distinguere poi gli interessi in «elevati» e «bassiy,
«spirituali» e «materiali», «ricchi» e «poveri» & certa-
mente lecito, purché si tenga presente che si tratta di me-
tafore pilt o meno felici e che, mentre I'uso di espressioni
metaforiche & pressoché indispensabile, lo scambiare le me-
tafore con la realtd & pericoloso quando non ¢& grottesco.
Gli interessi « elevati», ad esempio, non ¢ detto che riguar-
dino strutture nervose anatomicamente pil « alte», e nep-
pure che si possano considerare tali semplicemente rappor-
tandoli ad una gerarchia fissa di valori.

Una trattazione pilt minuta e analitica dell’argomento
non pud farsi che in concreto. Cosi le particolari concezioni
de! Dewey circa la genesi e lo sviluppo dei vari interessi
si dovranno esaminare in relazione alle esperienze didat-
tiche da lui promosse o da lui ispirate. Ma un tale esame
riuscirebbe infruttuoso, ove si compisse a prescindere da
un adeguato intendimento del modo in cui egli imposta
il problema dell’interesse, in connessione col motivi carat-
tcristici del suo pensiero. Lo scopo prefissoci nelle pagine

1) Ibidem, p. 181. Le osservazioui di G. Corallo su pretese contrad-
dizioni del Dewey circa la possibilita o meno di rendere interessante per
il fanciullo un oggetto che gia non lo sia (cfr. op. cit., pp. 148-49) mi
sembrano campate per aria; esse dimostrano, ed ¢ percio che ne faccio
cenno, che si pud aver letto pressoché tutto Dewey e non essere riu-
sciti ad assimilare quasi affatto né il concetto deweyiano di interesse,
né quello del fine come «mezzo d’azione »,



che precedono sarebbe largamente raggiunto ove esse abili-
tassero ad imprendere con profitto questo piu particolare
esame degli interessi deweyiani, che intendiamo compiere
non pitt in forma astratta, ma in termini di reali: z :zioni
educative e di vita scolastica i atto.



Y

LA SCUOLA PROGRESSIVA

1. — EDUCAZIONE IN CAMMINO.

Forse il titolo trascelto per questo capitolo ha biso-
gno di una giustificazione. Il nostro intento ¢ quello di
esaminare brevemente 1 modi in cul le formulazioni de-
weylane che si sono andate fin qui esponendo e che co-
stituiscono, a nostro avviso, 1l fondamento filosofico pin
‘coerente dell’attivismo pedagogico, possono tradursi e si
sono in buona parte effettivamente tradotte in criteri didat-
tici concreti, in reale prassi educativa. Il termine «scuola
progressiva » ¢ termine generico invalso nell’uso america-
no per indicare le «scuole nuove » in tutta la loro varieta,
e percio in pratica quasi coincide con quello di «scuola
attiva» ch’¢ da noi il pitt diffuso; esso presenta tuttavia
una sfumatura di significato che merita d’essere sottolinea-
ta. Il «progresso» ¢ concepito dalla coscienza moderna
come svolgimento indefinito, € non come 'approssimarsi ad
una meta prefissa e stabile. L’espressione « scuola progressi-
va» € percio equivalente a «scuola in svolgimento » o an-
che a «scuola sperimentale », € non gia nel senso che pur
mancando ancora di una fisionomia definitiva, sia tutta-
via in attesa di assumerla, o che stia sperimentando vari
metodi onde fissarsi poi su quelli che risulteranno assoluta-



— 72 —

mente 1 migliori. Svolgersi, sperimentare, rinnovarsi &
della natura stessa di ogni « progresso». Una scuola pro-
gressiva potra avere bensi programmi e metodi suoi, ma
non potra attribuir loro quel valore quasi feticistico che
le scuole tradizionali danno ai propri. E in cid non giuoca
soltanto né prevalentemente l'effettiva carenza di una gia
costituita « tradizione »: una scuola « progressiva » non po-
tra mal cristallizzarsi in formule definite senza con cid
stesso negare la propria essenza.

L’espressione «scuola progressiva » dovrebbe insomma
costituire un motivo di riflessione per coloro che si aspet-
tassero da noi una esposizione dettagliata di com’¢ in pra-
tica la scuola attiva d’attuazione o ispirazione deweyiana.
A parte 1l limite dello spazio, per cui rimanderemo 1] let-
tore desideroso di notizie pill ampie e particolareggiate
alle fonti dirette, tutto cid che potremo riferire avra valore
esemplificativo, non esemplare, non paradigmatico. L « educa-
zione progressiva» non ha una sua formula, non ¢ una
cosa fissata e definita 1), non ha e non deve avere un
corpo di materie, ci programmi e di metodi da appli-
carsi comunque e dovunque. Ove cid accadesse, sarebbe
veramente la fine delle scuole progressive che «si tra-
sformerebbero in un’altra specie di scuole formali, con
'unica differenza che avrebbero un diverso complesso di
convenzioni » 2),

L’educazione nuova si differenzia da quella tradizio-
nale anzitutto per una radicale diversita di atteggiamento,
diversita che si esprime nella sua acuta consapevolezza
della propria natura problematica: « La semplice scoperta

1Y Why have Progressive Schools? (1933), in Education Today, Putnam,
New York, 1940, p. 275 [Trad. italiana, presso « La Nuova Italia »,
Firenze, 1950].

2) How Much Freedom in New Schools? (1930), ibidem, p. 221,



o.e Teducazione & anzitutto un problema aperto allo
<udio, all’investigazione e zlla ricerca, ed un problema
.0 1 complesso e variamente articolato da richiedere appli-
_azione prolungata e totale, segna ¢ih per se siessa un ri-
. oluzionario ripudio del vecchio atteggiamento» 1)

Del resto il lettore italiano dovrebbe avere piuttosto
farniliare questo concetto dell’educazione come Processo
problematico, come perenne « farsi»; il maggior merito
della pedagogia idealistica & stato senza dubbio quello di
ingenerare sfiducia nelle formule bell’e fatte e diTidenza
per i programmi pedanteschi e per i mille artifizi della di-
dattica. Soltanto che in Italia siamo altresi, con strana con-
traddizione, sempre disposti a porre I problemi eductivi
‘4 termini di «riforme» da attuarsi con tanto di sigillo
dello Stato. Tutta la nostra consapevolezza filosofica e
critica par che naufraghi miseramente non appena s affac-
cia qualche possibilita di «rinnovare» dall’alto cido che
pare non voglia rinnovarsi dal basso, mentre il primo passo
sarebbe che noi facessimo seriamente, clascuno per la parte
che gli compete, cio che attualmente & richiesto dagli ordi-
namenti che ci sono, chiedendo solo, volta per volta, quelle
poche modifiche che sono veramente indispensabili. La
situazione scolastica nostra & cosl diversa, soprattutto orga-
nizzativamente, da quella americana, che potrebbe sem-
brare assurdo ogni tentativo di trasportarvi esigenze 1vi
maturate: eppure se potessimo far nostra un po’ di quella
sana diffidenza per gli interventi accentratori e livellatori,
un po’ di quello spirito antiburocratico degli anglosassoni
che ha dato frutti cosl cospicui proprio nel campo educa-
tivo, una qualche utilitd ne potremmo trarre. Potremmo
assuetarci a pensare che almeno per cio che concerne la

1) The Direction of Education (1928), ibidem, p. 201,



diffusione dei metodi attivi nessuna maggiore iattura ci
potrebbe capitare che il vederceli imposti per legge o per
regolamento. Nel saggio da cui s’¢ tratta ultima citazione,
e che investe appunto il problema di come « dirigere »
Ieducazione, Dewey, scartata senz’altro Popportunita di
un intervento governativo federale, s’affida all’iniziativa
ed alla buona volontid degli uomini della scuola stessa.
Tutto cid pud sembrare ingenuo, eppure o saremo anche
nol cosl ingenui e idealisti da credere che I’educazione
nuova la fanno le idee nuove che maturano nel cervello
degli educatori e penetrano pian piano nella coscienza
pubblica, oppure saremo cosi scaltri e realisti da aspettare
il colpo di bacchetta magica del ministero competente. Ad
ogni modo, ecco ’cpinione del Dewey: «.... Una direzione
che non sia ufficials pud essere soltanto intellettuale e mo-
rale. Essa & non soltanto direzione nell’educazione, ma & dire-
zione mediante 'educazione, piuttosto che per mezzo della
legge e dell’autorita governativa » 1),

Se noi educatori saremo capaci di educarci, sotto la
scorza dei vecchi ordinamenti potra cominciare a scor-
rere linfa nuova — c¢id che pochi oggi fanno qua e la, po-
tremo farlo in molti, in ogni cittd e in ogni piccolo comu-
ne, purché non ci si lasci traviare dall’illusione mitica delle
formule perfette, purché i nostri contributi siano serj e
meditati e non semplici omaggi ad una nuova moda.

E con questo spirito che occorre considerare anche il
contributo del Dewey che & pure il piu importante fra
quanti sono stati apportati finora all’educazione nuova.
La nuova scuola ¢ in cammino, ma non cammina da
sola, cammina, piaccia o non piaccia, con le nostre
gambe.

1) Art. cit., p. 200.



2. — LA VITA INFANTILE E LA SUA CONTINUITA: GIOCO I
LAVORGO.

Un fatto curioso relativo alla considerazione in cui ¢
generalmente tenuta la pedagogia ¢ il seguente: si direbbe
che la pedagogia sia cosa che riguarda soltanto ’insegna-
mento elementare, almeno a giudicare dalla mancanza
quasi totale d’interesse per tale materia che contraddistin-
gue gli insegnanti medi e universitari, eccezion fatta (e non
sempre) per coloro che la insegnano. Non si ammette che
un maestro possa essere totalmente digiuno di nozioni pe-
dagogiche, ma per I'insegnante medio si crede sufficiente
il sicuro possesso della disciplina che deve insegnare. Cosa
questa pilt volte lamentata dal Dewey, cosa tuttavia che
in Europa e specialmente in Italia ¢ anche piu generaliz-
zata, oggi, che in America. Il fenomeno ha certo molte
cause d’ordine svariato, fra le quali non ultimo il fatto che
la pedagogia & considerata una materia d’indole quasi
« professionale » (salvo che coincida con la filosofia in modo
sufficientemente generico perché ogni buon filisteo della
scuola sl senta esentato dall’occuparsene pit in particolare) ;
la cultura dell’insegnante medio & invece tutta « liberale »,
anche se pol non di rado si risolve nella piu arida « routine »
didattica che sia dato immaginare. Ma una causa pil
profonda ¢ forse da ricercarsi nel fatto che la scuola ele-
mentare ¢ veramente la posizione chiave del sistema sco-
lastico: se si mutano 1 sistemi della scuola elementare, ben
presto tutta la scuola sara mutata. Fin che quelli reggono,
I'insegnante medio potra realizzare di piu affidandosi al-
Iestro individuale e all’incontro simpatetico della sua per-
sonalitd con quella degli alunni, che fidando in generaliz-
zazioni o troppo vecchie o troppo nuove. Negli alunni che
egli ha davanti, lo spacco intimo fra scuola e vita ¢’¢ gia:



— 6 —

si tratta al massimo di non approfondirlo, eliminarlo sa-
rebbe ambizione eccéssiva. Quello spacco si ¢ determinato
sin dai primi anni delle elementari. Quale ne & la ragione?

La ragione ¢ molto semplice. Il bambino abituato a
vivere con pienezza la sua esperienza presente si & trovato
d’un tratto a dover acquisire, attraverso ripetizioni che nes-
sun artifizio puo esimere dall’essere monotone, determinate
abilitd e nozioni che non hanno quasi nessun significato
presente, ma che sono soltanto strumenti per un futuro pit
o meno lontano. Anche il bambino vorrebbe padroneggiare
quel mezzi, ma ben presto ¢ deluso dalla difficolta dell’im-
presa, dal carattere unilaterale dell’attivitd cui deve sotto-
porsi, e soprattutto dal fatto che il momento gioioso, con-
sumatorio gli sfugge sempre davanti: quand’¢ padrone del
leggere, dello scrivere e del far di conto, ha ben poco tempo
e voglia di servirsene lui, per fini suoi. Se ne servono gli
altri per fargli apprendere altre abilitd e nozioni, utili
sempre per il futuro, ma assai povere di significato effettivo
in rapporto a quello che & il suo mondo presente di emozioni
e di interessi.

Aprendo la sua piccola scuola sperimentale presso I'Uni-
versita di Chicago, nel 1896, Dewey non aveva un program-
ma preciso da attuare, ma dei problemi da risolvere: co-
me mantenere l'unita fra scuola e vita? Come fare appren-
dere nozioni « che abbiano un valore positivo ed un signifi~
cato reale nella vita stessa del bimbo»? Come legare il
leggere, lo scrivere e il far di conto alla sua naturale espe-
rienza ed attivita quotidiana? Come ottenere un’attenzio-
ne individuale spontanea? A queste quattro domande do-
vevano in un certo senso rispondere i 15 fanciulli fra i sei
¢ 1 nove anni che egli, col suoi collaboratori, ospitava in
una casetta della 57* strada. Il modo di interrogarli fu perd
alquanto originale: essi furono fatti giocare, o meglio la-



vorare a lavori impegnativi e piacevoli come giochi - cuci-
nare, cucire, filare, tessere, piallare, inchiodare, ecc. —,
furono fatti disegnare, modellare, cantare, conversare su
cid che facevano e su cid che li circondava, furon fatti
leggere e scrivere in 1apporto alle altre attivita, con sisterni
che oggi diremmo «globali»; e cido senza innaturale uni-
formita, in piccoli gruppi o individualmente, salvo il costi-
tuirsi di forme spontanee di collaborazione. lLa risposta
consistette in cid che, quel fanciulli impararono con gioia
assai piut di quel che non si impari di solito con sforzo pe-
noso, e ritornarono l’anno seguente pilt numerosi, sicché
la scuola and6 ingrandendosi d’anno in anno, e fini col-
I'ospitare bambini dal quattro ai quattordici anni.

Chi volesse conoscere nei particolart la meravigliosa
storia di questa «scuola - embrione » donde si svilupparono
gran parte dei pit seri tentativi d’educazione attiva, pud
leggere gli scritti del Dewey che ne trattano 1). Qui voglia-
mo rilevare come non solo l'interesse del Dewey si rivol-
gesse anzitutto alla scuola elementare, ma si concentrasse
all’inizio su di un periodo della vita infantile, quello dai
sei al nove anni che & proprio il periodo in cui si determi-
na, di solito, lo spacco cui accennavamo sopra. E in que-
gli anni che il bambino tende a passare spontaneamente
da occupazioni giocose ad attivita pil continuative, piu
« serie », € in quegli anni che nasce in lui Iesigenza dell’auto-
disciplina, in connessione anche con una viva tendenza
alla socialita. Sono gli anni insomma nei quali s’inizia e si
afferma il processo di passaggio dal gioco al lavore. La scuola

1) Scuola e Societa, trad. Borghi e Codignola, La Nuova Italia, Fi-
renze, 1949 (v. particolarmente I’Appendice); The School and the Child,
essays edited by J. Findlay, Blackie and Sons, London, 1907, pp. 63-
g3. L’espressione «école-embryon» ¢ del Wallenrod (7. Dewey, éduca-
teur, Jouve et Cie, Paris, 1932, p. 104).



tradizionale anziché aiutare il fanciullo in questa delicata
fase di transizione, lo ostacola nel pitt dannoso dei modi,
rendendo il lavoro scolastico sinonimo di attivita unilate-
rale e coattiva, e spingendolo percio per reazione a pro-
lungare nella vita extrascolastica la fase delle attivita di-
sperse e frammentarie, che anziché mantenere un loro va-
lore autonomo, finiscono ora coll’assumere una pit o me-
no inconsapevole funzione compensativa neil riguardi della
monotonia e dell’unilateralita scolastica. I maestri si lamen-
tano spesso che gl allievi, soprattutto quelli pit grandicelli,
mancano di veri interessi. E come potrebbero averne se &
vero che ogni interesse & relativo ad attivita reali, impegna-
tive e continuative, e se la scuola perviene ben presto ad
eliminare siffatte attivitd dalla vita del fanciullo, sia da
quella scolastica, sia da quella extrascolastica? Queste no-
stre osservazioni potrebbero sembrare esagerate e forse lo
sono, ma solo nel senso che fortunatamente il maestro ca-
pace sa sfruttare ogni possibile appiglio per uscire da quel
circolo chiuso, riducendo al minimo I'aspetto coattivo del-
Iinsegnamento e promuovendo tutte quelle attivita che
anche una scuola tradizionale puo ospitare senza scandalo
fra le sue mura. Esse tuttavia ci servono a meglio com-
prendere I'importanza grandissima che il Dewey attribui-
sce a quella fase della vita del fanciullo sulla quale s’era
concentrata la sua attenzione e intorno alla quale s’erano
andate organizzando le sue ulteriori esperienze, s’era an-
data articolando la sua scuola, fino a comprendere da un
lato un giardino d’infanzia e dall’altro i corsi elementari
superiori, quelli che in America corrispondono alla nostra
scuola media. Nello sviluppo di quella «scuola - embrio-
ne » la soluzione nuova e originale del problema del pas-
saggio dall’attivita giocosa a quella «seria » rappresentd,
se mi si scusa I'immagine vieta, il cuore — come intorno al



cuore si dice che vadano articolandosi le membra degli
embrioni viventi. E le osservazioni fatte sopra ci possono
anche aiutare a cogliere in tutta la loro portata le parole
seguenti con cui il Dewey riassume il ndcciolo dell’espe-
rienza fatta in quegli anni: «.... noi ci siamo convinti che
il lavoro manuale, in grande varieta e quantita, ¢ il me-
todo pilt facile e naturale che consente al fanciullo di con-
servare il medesimo atteggtamento dentro la scuola e fuor: » 1).

Vi sono tre punti strettamente collegati da esaminare
con cura molto attenta: che cosa sia veramente il lavoro
manuale di cui parla il Dewey, cosa si debba intendere
per grande wvarietd e quantitd dello stesso, e in che con-
sista quell’atteggiamento che si vuole sia unico nella scuola
e fuori.

1) I1 lavoro deve intendersi come uno sviluppo natu-
rale del gioco. Cio non significa affatto che si debba pre-
sentare in forme giocose qualcosa che per sua essenza sa-
rebbe «serio », anzi penoso. Il lavoro, malgrado le lingue
neolatine ne esprimano il concetto con vocaboli etimologi-
camente poco edificanti 2), non ¢ né routine, né corvée. 11
lavoro ha uno scopo, senza dubbio, ed esige che 1 mezzi
siano subordinati al fine, ma ci0 non equivale a subordi-
nare il presente al futuro, rendendolo vuoto ed uggioso
—~ al contrario la funzione di ogni vero scopo, di ogni vero
fine & proprio quella di rendere piut ricco il presente, di
« suggerire un’attivitd piii libera e meglio equilibrata » 3).

1) Tre anni di scuola elementare dell’ Universita, (1899), in appendice
a Scuola e citta, cit., p. 133. Il corsivo ¢ nostro.

2) Labor comporta in latino 'idea di fatica, strapazzo, disagio,
mentre tripalivm o trepalium da cul deriva il francese travail, indicava
addirittura nel basso latino uno strumento di tortura!

8) Democrazia e educazione, trad. Enriques Agnoletti, La Nuova
Italia, Firenze, p. 148.



— 80 —

Anche il gioco implica dei fini coscientemente preseguiti,
e non v’¢ percio fra gioco e lavoro nessuna reale opposizio-
ne: ogni netto contrasto risale a « condizioni sociali indesi-
derabili ». La differenza & « specialmente di estensione tem-
porale », i fini del gioco tendono ad assicurare all’attivita
solo una continuiza limitata, quelli del lavoro si appun-
tano su «risultati abbastanza remoti» e assicurano una
continuita maggiore, richiedono una maggiore attenzione.
Giacché Pattivitd tende di sua natura ad essere continua-
tiva ed impegnativa, il processo spontaneo di sviluppo im-
plica un passaggio graduale dal gioco al lavoro. Solo la
presenza di un lavoro routine e di compiti imposti prolunga
innaturalmente e permette la richiesta per il gioco che as-
sume allora, come s’¢ gia visto, forme compensative 1). 11
lavoro scolastico deve percid muovere da semplici occu-
pazioni relative a materiali preferibilmente grezzi che il
bambino tratta volentieri, e giungere a proporsi dei fini
che devono emergere pian piano da una prima attivita
puramente giocosa, per lesigenza di rendere piu signifi-
cativa, piu ricca, soprattutto pill continuativa quest’attivita
stessa. Si potrebbe affermare, discostandosi dalla lettera
ma non dallo spirito delle formulazioni del Dewey, che il
passaggio dal gioco al lavoro si ha nel momento in cui
ci st proponga conscpevolmente del fini che oltre ad organiz-
zare e a rendere continuativa attivita fino al loro consegui-
mento (questa funzione ce P’ha anche i/ fine del gioco che
tuttavia, una vol:a conseguito, ne segnera /a fine), pro-
mettano di promuovere indefinitamente attivita ulteriori,
non pili come organizzatori ideali (o0 mezzi procedurali, co-
me dice il Dewey), ma come mezzi materiali .0 abilita
acquisite. La differenza fra 1’attivita del bambino che co-

1) Cfr. Democrazia e educazione, cit., pp. 271-275.



- 81 —

strujsce un castello di sabbia e quella del bambino che si
fabbrica un carrettino & tutta quil). Questo senso di con-
tinuita indefinita che & proprio percid del lavoro non ¢ egoi-
stico: non solo il lavoro tende a farsi naturalmente colla-
borativo, ma ci avvezza ben presto ad amare la conti-
nuitd dell’opera nostra al di la delle nostre stesse persone.
L’espressione «lavoro manuale» ha percid una ricchezza
di significato sulla quale ¢ bene insistere, dato i1 discredito
che le & derivato da applicazioni inadeguate.

« I’insegnamento manuale fa qualcosa di pil che svi-
Juppare la mano; fa di pilt che esercitare lo spirito; quando
sia impartito da un vero maestro, esso sviluppa senza sforzo,
naturalmente, il senso sociale » ).

2) B evidente, da quanto s’¢ detto al punto prece-
dente, che il lavoro deve essere vario, ma non spezzettato
e disperso. Parecchie forme di attivita possona, anzi devono
coesistere, ma in modo da poter arricchire, integrandosi

1) La distinzione che proponiamo discende direttamente, come si
vede, dalle concezioni deweyiane circa la natura degli scopi. Natural-
mente non & assoluta (e sarebbe risibile se lo fosse), ma ci permette
di interpretare bene tutte le forme «miste» di gioco e lavoro (fabbri-
care una pista di sabbia per giuocarci con delle biglie, fabbricare gio-
cattoli per sé, fabbricarne per altri, ecc., ne sono esempi). CGi sembra
che tale distinzione abbia parecchi punti di vantaggio su quelle cor-
renti. Il Claparéde, che trattd con non comune impegno e modernita
di vedute ’argomento, formula un complesso di considerazioni anali-
tiche che ci sembra riescano di sostegno alle nostre vedute; circa perd
A eriterio distintivo, dopo aver criticato alcune delle distinzioni piu evi-
dentemente erronee o inadeguate, compresa quella che considera come
peculiare del lavoro la subordinazione alle esigenze della realta ogget-
tiva, si limita ad affermare la piena continuita fra le due forme e 'in-
sensibile trapasso dall’una all’altra (v. Psychologie de I’Enfant et Péda-
gogie expérimentale, ed. posthume réfondue, Delachaux et Niestlé, Neu-
chatel et Paris, 1945, vol. I, pp. 180-1g4; questa parte manca nella
traduzione italiana dell’opera, che & condotta su di un’edizione pre-
cedente).

2) L’Ecole ¢t I’ Enfant, trad. Pidoux, Delachaux et Niestlé, Neuchi-
tel et Paris, 10947, pP- 147.



— 82 —

fra loro, .sperienza comune ed assicurare la sua conti-
nuita. E la gquantita del lavoro manuale deve essere « abba-
stanza grande » perché il fanciullo si sappia centro d’espe-
rienza diretta, anziché sentirsi sommerso dall’esperienza
altrui trasmessagli dai libril); e soprattutto occorre che
non si verifichi il fenomeno gia sopra deprecato, per cui
la passivita e la monotonia scolastiche si ripercuotano anche
sulla vita extrascolastiza. L’applicazione intellettuale, ove
P’equilibrio vitale fra il pensare e ’agire sia stato mante-
nuto, potra essere assali pilt ampia di quanto non creda
’opinione comune che vede nelle scuole attive solo delle
piccole officine: essa Dotrd basarsi infatti non solo sugli
interessi relativi alle attivitd scolastiche, ma anche, e in
larghissima misura, su quelle extrascolastiche che avranno
potuto svilupparsi anch’esse nel senso del controllo intelli-
gente, dell’organicita e della continuita.

3) Cio sara stato possibile in quanto si sara realiz-
zata un’unita di atleggiamento dentro e fuori la scuola. Que-
st’'unita di atteggiamento ¢ abito di disciplina spontanea,
di perseveranza negli sforzi, di autonomia di giudizio, di
spirito collaborativo, di interesse per quanto ci circonda,
particolarmente per tutti i valori umani. Non si creda che
un atteggiamento siffatto, giacché s’¢ detto essere impedito
dai metodi dell’educazione tradizionale, debba intendersi
come naturale nel senso che ciascuno potrebbe conseguirlo
da sé solo, purché non frequentasse la scuola. L’ambiente
naturale e sociale extrzscolastico ha tutte le qualitad per
portare, a lungo andare, a un risultato opposto, non tanto
perché positivamente corrompa, quanto perché riesce so-
verchiante, dispersivo, innaturale nei confronti del:bam-
bino. E proprio "ambiente scolastico quello che deve ren-

1) Scuola e societd, cit., p. 84.



dere comprensibile, giustamente stimolante, ricco di signifi-
cato il piu grande mondo naturale e sociale, nel quale I’al-
lievo dovra immettere progressivamente la sua personalita

attiva.

3. = I.A scuora COME AMBIENTE NATURALE E SOCIALE.

«.... 11 bambino non & qualcosa di isolato, esso non
vive chiuso in se stesso, ma in un mondo di oggetti e di
persone. E finché non sia stata conseguita una relativa ma-
turita di esperienza, gli jimpulsi neppure cONoscono cio a
cui tendono: sono germinali e ciechi. Il non assicurar loro
guida e direzione significa non soltanto Jasciarli operare
in modo cieco e spasmodico, ma promuovere la formazione
di abiti d’azione di carattere nnmaturo, mal sviluppati ed
egoistici. Fornire una guida e una direzione significa far
si che gli impulsi € 1 desideri si dispieghino in rapporto a
un materiale impersonale e oggettivo. E si pud procurare
un tale materiale in modo da ottenere uno sviluppo di espe-
renza ordinato e progressivo con la sua sola scelta ed orga-
nizzazione intelligente effettuata da parte di coloro che
hanno la pilt ampia esperienza — coloro che sappian trat-
tare gli impulsi e i desideri germinali € 1 vaghi progetti
come potenzialita capaci di svilupparsi nell’interazione
con ’ambiente, e non come qualcosa di in sé defini-
tivo » 1). Abbiamo citato questo passo piuttosto lungo per-
ché ci sembra che metta particolarmente in luce non solo
Pimportanza dell’ « ambiente », ma altresi lo stretto rap-
porto positivo che intercorre fra ambiente ed insegnante.

Da taluni si pensa che nella scuola attiva I’ambiente

1y How Much Freedom in New Schools, cit., pp. 218-19.




sostituisca I'insegnante ed & opinione altrettanto frivola
quanto sarebbe quella di chi credesse che nella scuola
tradizionale il libro possa far le veci dell’insegnante. Pre-
messo ci0, e riservandoci di esaminare meglio pit innanzi
i rapporti fra docente e discente, occorre chiarire subito
che cosa significhi materiale «impersonale ed oggettivo »:
non si tratta-affatto di porre ’alunno di fronte a un mero
materiale fisico, escludendo cosi dal suo ambiente ogni
calda nota umanaj; al contrario il Dewey desidera che
I’ambiente del fanciullo sia tutto permeato di valori uma-
ni. Esso deve essere impersonale ed oggettivo solo nel
senso che non deve essere artefatio, che non deve aver
I’aria di una serra dove tutto ¢ predisposto con ’evidente
volonta di ottenere certi risultati; esso non deve imsomma
costituire un moderno e raffinato surrogato della ferula
magistrale. Nulla di piu assurdo di un ambiente che fosse
impersonale e oggettivo nel senso della freddezza e con-
venzionalita; gilacché esso sarebbe incomprensibile per il
bambino, in cuil «tutto & affezione e simpatia ». Perché
I’ombiente riesca naturale al fanciullo esso deve essere anche
sociale, deve costituire «un compendio veramente tipico
della‘ vita in comune » 1), nel quale la nota dominante sia
umana. Anche i fatti fisici giungono a conoscenza dei sin-
goli filtrat:, per cosi dire, attraverso il mezzo sociale, «attra-
verso gli occhi e gli orecchi della comunita », sicché non
solo dall’ambiente sociale ritraiamo costumi, credenze,
finalitd, abilith, speranze e timori, non solo insomma ne
deriviamo i nostri abiti pratici ed emozionali, ma addirit-
tura « colline e pianure, piante ed animali, il clima e i mu-
tamenti di stagione son rivestiti delle memorie e tradizio-
ni, delle caratteristiche occupazioni e degli interessi della

1) L’Ecole et IEnfant, cit., pp. 92 ¢ 141.



societd cui si appartiene » ). Se la scuola stessa non riesce
ad essere ambiente socialmente vitale per gli allievi, questi
rimangono abbandonati « alle forze disarmoniche e casuali
del moderno ambiente sociale che inevitabilmente eserci-
tano su di essi la loro influenza duranie tutta la vita»?).

Queste considerazioni sono sufficienti ad interpretare
nel loro giusto valore le realizzazioni specifiche del Dewey
e dei suoi collaboratori in fatto d; ambiente naturale e
sociale. Nella scuola elementare dell’Universita di Chicago
e poi nella scuola « Horace Mann » del Teachers College della
Universita di Columbia, a New York, nella quale era passato
a insegnare (1904) cisi preoccupo di ottenere un ambiente
dove 1) si potesse, medianie un giardino o un orto, avere
esperienza diretta e attiva di piante ed animali; 2) dove
si dovesse provvedere, almeno per uno o due pasti, alle
necessita del vitto (grande importanza i1 Dewey attribui-
sce alle attivitd connesse alla cucina); 3) dove vi fosse
qualche locale adatto a fungere da laboratorio, con I’'indi-
spensabile di strumenti e materiali; 4) dove 1 ragazzi fos-
sero il meno possibile divisi rigidamente in classi, nel senso
che almeno fossero facilitati 1 contatti fra classi diverse,
le attivith comuni a piu classi, Je assemblee plenarie, le
rappresentazioni con partecipazione di tutta la scuola, ecc.;
5) dove gli allievi avessero normali contatti con un buon
numero di docenti, escludendosi percid attribuzione di
tutti gli insegnamenti ad un docente unico per classe;
6) dove fossero favorite le passeggiate, le escursioni, 1 « cam-
pings » (tenendo naturalmente conto dell’eta) ed i con-
tatti col pitt vasto mondo sociale, in rapporto alle attivita

) The Need for a Philosophy of Education, in Education Today cit.,
pp- 295-95-
2y [bidem, p. 295



— 86 —

scolastiche. Abbiamo cosi schematizzato due gruppi di
condizioni cui ’ambiente deve rispondere, le prime tre
«naturali », le altre tre «sociali »; ma ad evitare 1 pericoli
inerenti ad ogni schema sara opportuno richiamare ’atten-
‘zione sul fatto che, a ben vedere, ciascun gruppo richiama
Paltro: orto, cucina, laboratorio costituiscono di per se
stessi veri invift alla socialitd, mentre il libero raggrupparsi,
i contatti con gli insegnanti e colla pill vasta societa costi-
tuiscono 1l massimo incentivo a profittare di qualunque
possibilita si presenti per svolgere attivita produttive. Inoltre
va rammentato che gia nel tirare le somme delle sue prime
esperienze il Dewey mostrava di curare non tanto gli aridi
requusiti tecnici, quanto lo spirito che doveva animare ’am-
biente scolastico. Quasi ad ammonire in anticipo quanti
fra gli educatori « progressivi » si sarebbero lasciati fuorvia-
re da un indebito attaccamento a determinati schemi aprio-
ristici di societa produttive in miniatura, egli indica nello
« spirito della famiglia » I’elemento animatore dell’ambiente
scolastico, riprendendo cosi e sostanziando di nuova con-
cretezza una delle pit felici intuizioni pestalozziane 1),

4. — I «METODO» IN RAPPORTO AGLI INTERESSI, ALLE
MATERIE E AI PROGRAMMI,

Si son delineate, per sommi capi, le caratteristiche del-
I’ « ambiente » scolastico rispondenti ai principi pedagogici

1) « Cosl in vari modi noi cerchiamo di tener vivo in tutta la scuola
lo spirito della famiglia al posto di quello delle classi tra loro separate » :
Scuola e Societd, cit., p. 137 (Relazione ai genitori, 18g99). Per la scuola
« Horace Mann » cfr., oltre al The School and the Child, cit., il volumetto
Una scuola ilaliana a New York, documenti didattici della scuola « Ho-
race Mann», tradotti e riassunti a cura di Giuseppina Di Laghi, La
Voce, Firenze, 1924.



— 87 —

del Dewey. In questo ambiente gli allievi svolgono le loro
attivitda manuali ed intellettuali. Ora c1 si potrebbe do-
mandare:. Come promuovervi attivita dotate di valore in-
trinseco? Come tali attivitda devono venir condotte dall’al-
lievo? E questo il problema del metodo nel suo aspetto
generale e individuale. E inoltre: quali devono essere, o in-
torno a quali argomenti devono vertere le attivita stesse?
Quale deve essere I'ordine di successione di tali argomenti?
E questo il problema delle materic e del programmi.

Sarebbe in errore chi credesse che la pedagogia attiva,
per la sua stessa essenza di realtd in evoluzione di cui s’¢
discorso all’inizio, debba considerarsi dispensata dall’ob-
bligo di fornire una risposta precisa a queste domande.
E dispensata soltanto, come in fondo ogni pedagogia, dal
dover rispondere separatamente alle questioni riguardanti
il metodo ed a quelle riguardanti le materie e 1 programmi.
Basterebbe quanto s’¢ detto sullo sviluppo infantile e sul-
’ambiente scolastico per renderci conto che, se 'educazione
consiste nel controllo del primo mediante 1l secondo, il
problema del come ottenere un siffatto controllo fa tutt’uno
con quello di guali materiali d’esperienza convenga pre-
sentare all’allievo, e in quale ordine.

Insomma, nell’educazione come in qualsiasi altro cams-
po, «il metodo non ¢ mai qualcosa di esterno al mate-
riale » 1), ma risulta dall’isolare a fini pratici gli elementi
di un processo sui quali & piu facile e proficuo influire per
dirigerne il corso. Occorre non dimenticare mai che ’edu-
cazione & un processo vitale: se lo dimentichiamo, se pre-
tendiamo di intervenirvi come si trattasse anziché di un
corso naturale di sviluppo nel quale siamo implicati in
qualche modo anche noi educatori, di qualcosa di model-

Y} Democrazia e educazione, cit., p. 221I.



— 88 —

labile e maneggiabile dall’esterno, il nostro intervento sar3
necessariamente grossolano e potra si apportare grossi
mutamenti, ma piuttosto nel senso di troncare, arrestare
e deformare quel processo che di dirigerlo.

Cosi nell’educazioné i «metodi» esterni all’argomento
ed agli interessi che devono vivificarli finiscono inevitabil-
mente col dare luogo ad una serie di inconvenienti perni-
ciosi, proprii del «metodismo », che Dewey riassume nei
quattro punti seguenti: 1) deformano Vesperienza effettiva
cul si riferiscono, 2) puntano sull’eccitamento artificiale o
sul timore §) impacciano Pallievo presentandogli 'appren-
dimento come un «dovere » fine a se stesso, 4) meccaniz-
zano i procedimenti perché sono inabili a cogliere la va-
rietd degli sviluppi reali1). |

In realtd «l’essenziale del metodo ¢.... sempre identico
all’essenziale della riflessione. Questo essenziale consiste
prima di tutto nel fatto che I’allievo sia posto in una situa-
zione genuina di esperienza: che ci sia un’attivita continua
la quale lo interessi per se stessa; in secondo luogo che un
problema reale si sviluppi in questa situazione come uno
stimolo al pensiero; in terzo luogo che egli possegga il
materiale informativo e faccia le osservazioni necessarie per
farne uso; in quarte luogo ch’egli sia posto in grado di
sviluppare in modo ordinato le soluzioni che gli vengono
in mente; infine, che abbia opportunitd e occasione di
saggizre le sue idee per mezzo dell’applicazione, per ren-
dere chiaro il lero significato e scoprire da sé la loro va-
lidita » 2).

Si tratta insomma di tener presente i cinque momenti
essenziali dell’indagine, o pensiero riflessivo, sui quali ci

1) Democrazia e educazione, cit., pp. 225-228.
%) Ibidem, p. 219.



— 8y —

siamo soffermati 1) : sia il metodo generale che si rivolge alla
collettivita scolastica, sia quello ndividuale, che tentiamo di
promuovere nel singolo allievo 2), consistono essenzial-
mente nel conformare 'azione scolastica alla struttura at-
tiva del pensiero. Ma & evidente che tutto cid cessa di
essere un’assal generica direttiva e si fa veramente concreto
ed efficiente soltanto quando si affronti il problema degli
argomentt e della loro successione organica, che ¢ quanto dire
il problema delle materie e dei programmi. E per con-
verso altrettanto evidente che quest’ultimo problema é&
vuoto ed astratto se non ¢ illuminato dalle direttive esposte.

Circa queste direttive, ¢ chiaro che la loro applicazione
integrale richiederebbe un ambiente fornito deil requisiti
indicati qualche pagina addietro. Non si creda pero che il
fatto di non disporre di attrezzature e possibilita adeguate
esenti I'insegnante dal tenere in conto le esigenze di « me-
todo » cosi prospettate, lo autorizzi a «incrociare le braccia
e persistere nei metodi che segregano le conoscenze scola-
stiche ». Egli puo ugualmente sforzarsi di evitare le lezioni
isolate, non solo portando gli allievi ad utilizzare le cono-
scenze precedentemente acquisite nella scuola per capire
le nuove nozioni presentate, ma anche e soprattutto col
collegare il pilt strettamente possibile il suo insegnamento
con le esperienze quotidiane che gli allievi vivono fuori
della scuola. Sappiamo gia che tutto cido difficilmente cara
sufficiente perché le attivita extrascolastiche sono di solito

1) Situazione problematica, intellettualizzazione del problema, os-
servazione ed esperimento, ragionamento, verifica; cfr. il cap. II,
pp. 20-21I.

%) Quest’ultimo si estrinseca, seriamente condotto, in alcuni atteg-
giamenti fondamentali fra i quali il Dewey cita i seguenti come pit
importanti : Uimmediatezza o franchezza (directness), la larghezza di menie
(open-mindedness), Vintegritd mentale (single-mindedness o whole-heartedness)
¢ la responsabilitd. Democrazia e Educazione, cit., pp. 232-233.



dispersé e frammertarie proprio per reazione alla mono-
tonia e all’intellettualismo scolastici; tuttavia si avra un
progresso effettivo sia nel senso della maggior vivezza del-
’insegnamento, sia in quanto si contribuira a far evolvere
la stessa esperienza extrascolastica dal «suo stato rudi-
mentale e relativarmente irriflessivo » 1).

Il problema del metodo & strettamente connesso con
quello dell’interesse: abbiamo visto che il presupposto e
il fondamento di ogni applicazione metodica sta in un’atti-
vita continua la quale « interessi per se stessa » I’allievo. Ma
il maestro non pué¢ forse con la sua autoritad indurre I'al-
lievo ad interessarsi anche a cidé che non abbia per lui spe-
ciali attrattive? A questa domanda non metterebbe conto di
rispondere, tanto adpare priva di fondamento dopo quanto
s’¢ andato osservando al proposito in questo capitolo e
nei precedenti, se non ci offrisse il destro di introdurre
una distinzione del Kilpatrick che & assai utile al pieno in-
tendimento del metodo deweyiano. Si tratta della distin-
zione fra metodo large e metodo stretto ). 11 metodo stretto
si preoccupa unicamente di fare acquisirz determinati
soggetti scolastici o abilita, il metodo largo si preoccupa in
primo luogo della formazione del carattere e dello sviluppo
generale della personalita. Tutti i metodi, anche quelli pit
autoritari, sono buoni per ottenere dei risultati scolastic
discreti in qualche materia. Ma tutti i metodi che fanno
appello a motivi estrinseci sono cattivi e controproducenti
quanto a risultati generali per cio che concerne il carattere

1) Democrazia e educazione, cit., pp. 218-219.

2) Cfr. W. H. Kirratrick, Foundations of Method, Macmillan, New
York, 1925 (trad. it., La Nuova Italia, Firenze). Il Wallenrod (Foan
Dewey educateur, Jouve et Cie, Paris, 1932) applica assai felicemente
la distinzione di Kilpazrick come criterio di interpretazione dei metodi
deweyani, in tutto il capitclo che egli dedica all’argomento.




- {-T ——y

e la personalitd. Percid il metodo «largo» del Dewey fo
leva sulle attivita e sugli interessi. Ma non per questo tra-
scura le materie e 1 programmi, che furono anzi la sua
principale preoccupazione sin dai tempi di Chicago. Sem-
plicemente materie e programmi devono venire elaborati
in base alle esperienze fatte nella scuola e in rapporto
stretto con gli interessi infantili e con il loro sviluppo.

Noi dovremo limitarci qui a pochi cenni essenziali, ri-
mandando per il resto alle fonti dirette 1). Gli argomenti
di studio devono rispondere a due requisiti essenziali:
essere oggetto di interesse effettivo da parte degli allievi
ed abilitare gli allievi stessi ail compiti della vita sociale 2).
La cosiddetta «teoria della ricapitolazione », che sostiene
che gli interessi infantili si succedono in modo da «ricapi-
tolare » la storia della razza (interessi relativi alle attivita
proprie degli uomini della foresta, delle caverne, dei cac-
ciatori, dei pescatori, degli agricoltori, ecc.) non ha mai,
come tale, affascinato troppo il Dewey, che pure I'aveva
udita sostenere dalla viva voce del suo maggior propugna-
tore, lo psicologo G. Stanley Hall che era stato suo maestro
all’universitd di Baltimora 3). Le abitudini di vita non

1} Oltre ai testi gia citati chi voglia spaziare nel pit vasto pano-
rama delle scuole «progressive », d’ispirazione deweyiana o meno,
potra leggere il volume che il Dewey scrisse in proposito con la colla-
borazione della figlia Evelyn, Schools of Tomorrow (Dutton, New York,
1915), opera della quale esiste una traduzione francese (les écoles de
demain, trad. R. Duthil, Flammarion, Paris, 1931). Potra inoltre con-
sultare con profitto il volume di Rugg e Shumaker, The Child Centered
Schools, World Book Co., Yonkers, New York, 1928.

. #) «.... Uno studio non ha valore se esso non permette a un allievo
di comprendere meglio il suo ambiente sociale € se non gli da il portere di
valutare fino a che punto le sue capacitd potranno essere utili alla
societa »: L’Ecole et [’ Enfant, cit., p. 148.

s \ . . . . .
) Non & quindi esatto che sul parallelismo onto-filogenetico il
Dewey «non ammette dubbio s, come afferma il Ferriére, che pure



sorio ereditarie — cid che il bambino ha in comune coh
uomo primitivo & semplicemente un «atteggiamento »,
un’attitudine similare: ambedue ci appaiono come «deci-
samente motorii nella loro attivita ». E percid assai pro-
babile che attivitiy simili a quelle dell’'uomo primitivo rie-
scano le pill accette al bambino, sia che vi giunga sponta-
neamente in virtl soltanto degli stimoli dell’ambiente, sia
che esse gli vengano in qualche modo suggerite. Occorre
perd tener nel debito conto la fondamentale differenza che
intercorre fra le attivita dei primitivi e quelle del bambino:
le prime sono mosse dai bisogni immediati dell’esistenza,
mentre per quelle del bambino «i risultati esterni sono
solo un segno, un indizio; nient’altro che un modo di pro-
vare e mostrare a se stesso le sue proprie capacita »1).

Percid Dewey lascera prevalentemente ad altri le certo
utili, ma non essenziali teorizzazioni dei giochi infantili
rapportati alle attivitd ancestrali; per parte sua si limita
ad indicare tre gruppi fondamentali di materie nell’inse-
gnamento elementare: 1) lavorl o occupazionl attive,
2) materie che ci mettono a contatto con lo sfendo della
vita sociale, 3) studi che danno all’allievo la padronanza
delle forme e dei metodi della comunicazione e dell’inda-
gine intellettuale 2).

Del lavoro s’¢ gia detto a sufficienza, mentre un cenno
particolare meritano la geografia, la storia, le scienze, vale
a dire le materie a cui si riferisce il punto secondo. Tutte
e tre partono dall’interesse all’uomo in quanto penetra € mo-

da parte sua vi indulge non poco (La scuola attiva, trad. Mazzoni, Mar-
zocco, Firenze, 20 ristampa, 1948, p. 29). Anche il Wallenrod nota
quest’inesattezza (op. cit., p. 91, 1.).

Y The Place of Manual Training in The Elementary Course of Study,
in Education Today, cit., pp. 56-57. Cfr. anche L’ Ecole ¢t I’ Enfant.

%) Ibidem, pp. 53-54-



difica la natura, in quanto produce; e si differenziano len-
tamente, procedendo dal generale al particolare, dal con-
creto all’astratto: generali e concrete sono le relazioni uma-
ne pitt prossime e meglio note all’allievo. Cosi la geografia
potra cominciare come geografia commerciale, perché pro-
duzione e scambio, almeno nelle forme pitu semplici sono
cid che interessa pilt direttamente 1l fanciullo, e si fara solo
in seguito geografia politica, fisica, astronomica; cosi la
storia potra essere dapprima un modo di immaginare for-
me di attivita umane che debbano prescindere dai benefici
della civilta (1l lavoro manuzale dard in parte forma con-
creta a strumenti, abitazioni, ecc. dell’'uomo primitivo)
giungendo fino ai popoli navigatori, sempre mediante vi-
vaci rappresentazioni generalizzate, poi (con un salto dai
Fenici a Colombo) si impareranno a conoscere le fasi
principali della colonizzazione americana e la storia delle
scoperte tecniche e scientifiche pitt importanti; solo in se-
guito si iniziera, tornando indietro di molti secoli, un vero
studio cronologicamente progressivo delle civilta mediter-
ranee, della storia d’Europa, ecc. Anche lo studio delle
scienze, in stretta connessione sia con la geografia che con
la storia, ha carattere essenzialmente «umano» — non
fornisce soluzioni bell’e fatte ma fa riscoprire attivamente
metodi e processi, prendendo spunto da attivita. di lavoro
e trovandovi continue verifiche. Tutte le aride formule
devono venir bandite; esse si studieranno quando potran-
no diventare effettivi strumenti di lavoro per il ragazzo 1).

I1 terzo gruppo di studi comprende anzitutto le famose

1) Circa la geografia v. Democrazia e educazione, cap. XVI e ’Ecole
et ’Enfant, p. 150-52, circa la storia ivi e Scuola e Societa cap. VIII, cir-
ca le scienze Democrazia e educazione, cap. XVII; cfr. inoltre Una scuola
elementare di New York. Cenni su tali materie ci sono inoltre in quasi
tutti gli scritti pedagogici del Dewey.



tre « R » 1), sulle quali non c’& bisogno di soffermarsi giac-
ché se n’e gia fatto cenno qua € l4. Basti rammentare il
criterio generale che deve presiedere al loro insegnamento.
«1 metodi migliori per insegnare a un bambino, per
esempio, a leggere.... noL fissano la sua attenzione sul fatto
che deve imparare qualcosa, rendendo cosi il suo atteg-
giamento imbarazzato € cosciente di quel che si fa. Essi
impegnano le sue attivita, e nel processo di quel che fa egli
impara ; lo stesso avviene con i metodi piu riusciti di trat-
tare i numeri, o qualsiasi altra cosa»?). E inutile dire che
i1 criterio continua a valere anche e a maggior ragione
quando il fanciullo & padrone di quei «simboli del sapere»
che sono la parola scritta € :] numero: non si scelgono let-
ture che siano puro eccitarmnento delPimmaginazione, né si
assegnano i cosiddetti « temi di fantasia », 2 pur lasciando
all’immaginazione tutta la liberta che le compete, cl si
rapporta sempre alle attivita reali della comunita 3) ; rela-
tivo alle stesse attivita € anche il progresso nell’aritmetica.
Una speciale importanza il Dewey la attribuisce agli inse-
gnamenti estetici — la l=ttura stessa deve comprendere tutti
quel brani e quelle poesie d’autore che il fanciullo ¢ capace
di comprendere intimamente € non solo di orecchiare.
Ma oltre a cid v’& il disegno, 12 musica e il canto, € la plastica
> intesa in senso pill ampio che non di semplice lavoro
manuale. Tutte le forme insomma in cui il bambino ama
esprimere s¢ Stesso devono trovare posto nella scuola.
Come si vede, le materie non scarseggiano nella scuola

1) Leggere, scrivere ¢ far di conto, in inglese reading, (w)riting e
reckoning (oppure rating, OPpure (a)rithmetic).
2) Democrazia e educazione, pp. 226-227.

3) Anche nella Scuole-Cittd « Pestalozzi» di Firenze si sono ban-
diti 1 temi di fantasia, il che in un paese di tradizione retorica come

il nostro & cosa specialmente coraggiosa € notevole.




— 95

deweyiana. Anche la loro articolazione temporale vi ¢ non
meno curata che nella scuola tradizionale, anzi per alcune
di esse Dewey ha tracciato le linee di sviluppo secondo
particolari metodi, sempre nello spirito del metodo gene-
rale di cui si ¢ discorso sopral).

Ma c10 che a no1 importa notare, a conclusione di questi
cenni sommari sulle materie di studio sono alcuni cri-
teri generali che presiedono alla loro organizzazione.

1) Tutte le materie, nella loro apparente molteplicita,
non sono che mezzi per promuovere un’esperienza piu ricca,
pil unitaria e piu continuativa nel bambino — non vi sono
percio orari rigidi, né suddivisioni a compartimenti ermetici.

2) Non é detto che le varie materie debbano proce-
dere tutte e sempre « a plotoni affiancati ». Dewey propugna
il principio di concentrazicne e clternamento delle materie: il
processo di maturazione € continuo e plurimo, ma non
uniforme. Di cid bisogna tener conto soprattutto in quelle
materie dove occorre impadronirsi di una tecnica perché
possano rientrare nel corso di attivita vitali, e scegliere il
momento opportuno per far concentrare ’interesse su di
esse 2). Il bambino quando sia giunto a «scoprire» una
nuova funzione (per es. I’analisi e la sintesi dei suoni)
prova uno speciale piacere ad esercitarla finché non se ne
sia reso sufficientemente padrone.

3) Lo sviluppo degli argomenti deve seguire un ordine
psicologico, non un ordine logico. Non si comincia dalle leggi

1) Particolarmente importanti i suoi contributi ai metodi d’inse-
gnamento dell’aritinetica. Vedi The Psychology of Number, in collabo-
razione con J. A. Mc Lennan, D. Appelton and Co., New York, 18gs,
dove contrappone il suo metodo dinamico, legato cioé ad attiviti reali,
a quelli tradizionali ed opposti, intuitivo ed analitico, che egli giudica
ambedue statici.

2) Cfr. Scuola e Societd, cit. p. 86 e Principles of Educatzonal Artu‘u-
lation, in Education Today, cit., pp. 208-20g.



—_ b —

generali, ma dalle esperienze concrete, seguendo 1l natu-
rale evolversi delle stesse. comce del resto gia Rousseau
raccomandava. Si parte cioe dalle attivita e dal problemi
della vita quotidiana, che sono veramente ¢« concreti »;
neppure per lo studio delle scienze si deve dare troppo
credito alle « esperienze » da laboratorio, che hanno spesso
carattere artificioso, per quel certo loro ritualismo da re-
ligione pagana! 1).

5. = 1L COMPITO DELL'EDUCATORE E LA VALUTAZIONE
DELL’ALLIEVO.

Autorita o liberta: ecco il problema. Troppo SpessO la
pedagogia si & lasciata sedurre da questo dubbio amletico
fino al punto di considerare astrattamente Ja questione in
termini di essere o non €siere. Sorte appena le prime scuole
nuove, i soliti teorici da strapazzo, che sono poi quelli
che fanno piu chiasso, han cominciato a proclamare la
piena liberta del fanciullo e per converso Pillegittimita di
ogni intervento dell’educatore. Non solo ogni forma di
costrizione doveva €ssere abolita, ma il maestro non doveva
neppure consigliare, suggerire, correggere, altrimenti 'espe-
rienza infantile non sarebbe stata pilt « spontanea . La di-
sciplina diventava cosi un’anticaglia dannosa, che occorreva
respingere, in nome delle liberta dell’allievo.... Cosa fosse
pol questa ¢ mitologica liberta di natura, arieggiante il
peggiore Rousseau », cOme giustamente la definisce il Co-
dignola %), non era dato di sapere. Al Dewey non sfuggi
quanto danno venisse alla causa della pedagogia nuova

1) Democrazia ¢ educazione, cit. pp. 293-97-

2) Cfr. Introduzione del Codignola a J. D., Esperienza ¢ educazione,
La Nuova Italia, Firenze, 1949, P- IX.




da simili candide sciocchezze, che per di pit trovavano
qua e la spiriti ingenui che tentavano di metterle in pra-
tica, col risultato di attirare il discredito su tutto il movi-
mento di rinnovamento educativo; percido egli fu tutt’altro
che tenero verso 1 «libertari » della pedagogia. « Dal nulla
non viene nulla, imperfezione ¢ figlia della imperfezione,
ed ¢ quello che avviene quando, coi nostri modi di edu-
cazione, noi facciamo di un mezzo — ’io imperfetto del
bambino — un fine a sé stante e lo invitiamo ad estrarne
delle veritd e dei moventi della condotta »1). L’insegnante
non deve suggerire nulla che il fanciullo non chieda da sé?
Ma «un insegnante comprensivo sa probabilmente meglio
del fanciullo stesso quel che sono e vogliano dire 1 suoi
istinti » 2), e deve soltanto prcoccuparsi che i suoi sugge-
rimenti abbiano funzione di stimoli effettivi, non d’impo-
sizioni arbitrarie. Percio il compito dell’educatore progres-
sivo ¢ pitt arduo di quello dell’insegnante della scuola
tradizionale, perché i suoi interventi devono essere molto
pilt ponderati e guardare pili lontano. E inutile citare
tutti i passi, alcuni dei quali si sono gid esaminati ad altro
proposito, nei quali Dewey, fino al relativamente tardo
volumetto Experience and Education (1938), ha sostenuto gli
stessi principi e condotta la stessa polemica. Basta che sia
chiaro che per il Dewey «la liberta dell’individuc non
¢ un dono, & qualcosa che dev’essere formato» 2).
Naturalmente I’azione dell’educatore non ha da essere
né autoritaria, né ccmungue estrinseca: la sua autorita
deve poggiare (come in fondo 'autorita dei genitori degni

1) The Child and the Curriculum (1902), tradotto in L’Ecole ¢ I’ Enfant,
cit., p. I105.
2y Scuola e Societd, cit., p. 100.

) Individuality and Experience, in Art and Education (di Dewey ed
altri a_,utori_), Barnes Foundation Press, New York, 1925, p. 181,



>

— g8 —

di questo nome) sul naturale attaccamento ed affetto che
ogni fanciulio normale ha per chi promuove le sue atti-
vita, sviluppa 1 suoi interessi, libera le suc forze. Per far
questo I’educatore ha bisogno di buone doti narturali, di
molta esperienza, oltre che di una solida preparazione cul-
turale. Non gli serve a nulla conoscere tanta fisiologia, €
psicalogia € sociologia, se non ha -1 huon senso di non far-
sene dei dogmi, ma di usare tutte quelle conoscenze COME
< ajuti intellettuali per misurare i bisogni, le risorse € le
difficolta delle esperienze uniche nelle quali & impegnato .
Non si tratta né di seguire regole gia pronte, né solo di
esplicare doni ‘nnati: come lartista, Ieducatore deve
« dimenticare » tutte le sue tecniche nell’opera presente ispi-
rata, senza che percio le sue tecniche cessino di aver valore.
1 suo metodo dev’essere « i1 metodo di un’arte» 1), glacché
Peducatore « come lartista ha il problema di curare qual-
cosa che non & l'esatto duplicato di alcuna cosa che sia
stata gia elaborata ¢ compiuta in precedenza » 2).

Fra le tecniche pil utili, ma pitt pericolose, general-
mente in uso nelle scuole che aspirano ad una patente di
modernita, cl sono i cosl detti «lesis» O reattivi mentali.
Con opportune prove o misura etd mentale di ciascun al-
lievo, la si divide per ety cronologica ottenendo 1l cosi
detto quoziente d’intelligenza. 51 ha cosi una base «scientifica »
per distinguere { normali dai precoci € dai tardi. 11 Dewey
non nega l'importanza di tali metodi, ma ne denuncia 1
pericoli quando anziché essere usati come ausilio per me-
glio valutare ;] caso singolo si tende ad usarli per giustifi-
care una specie di nuovo classismo delle capacita. Le dif-
ferenze importanti fra oli individui non stanno nella

1) Democrazia e pducazione, cit., p. 2303 1 corsivi non sono nel testo.
2) The Need for @ Philosophy of Education, cit., p. 292




« quantitd » di mente di cui sono dotati «ma nella gqualitd
delle loro attitudini. Cid che si richiede & che ogni indivi-
duo sia posto in grado di impiegare 1 suoi poteri in attivita
che abbiano un significato » 1).

Crediamo sia legittimo concludere che il Dewey, rea-
gendo tanto all’individualismo libertario che allo scienti-
smo classificatore, promuove da parte sua listituzione di
un rapporto vitale fra educatore ed educando, rapporto
che & fra persone concrete e al quale si attagliano le pa-
role fiducia, rispetto, afletto e quant’altre nel linguaggio
esprimono il valore genuino dei legami che 'uomo ha con
I'uomo. L’educatore infatti non ¢ elemento estraneo nel
processo di sviluppo deil’allievo: egli, abbiamo visto, «vi
¢ impegnato» e non si tratta di un impegno metaforico.
C’¢ una posta comune, ed ¢ il progresso dei valori umani.

6. — [’ARTE DELL’EDUCAZIONE IN RAPPORTO ALLA SCIENZA
E ALLA FILOSOFIA: NATURALISMO E UMANESIMO.

E stato detto che al Dewey difetta il senso dei valori
eterni della cultura classica, mentre nutre una fiducia,
eccessiva ed ingiustificata nei metodi «scientifici » 2). Si
tratta di critiche di fondo e non di dettaglio, che occorre
considerare attentamente.

L’educazione, abbiamo visto, & un’arte ma «un’arte
intcllettualmente fondata » 2). Questo fondamento intel-

Yy Democrazia e educazione, p. 231. L’argomento & trattato in modo
pit specifico ncil’articolo Mediocrity and Individuality (1922) in Ed. To-
day, cit.

2) Cito per tutti il Codignola, particolarmente nelle prefazioni a
Scuola e Societa © a Esterienza ed educazione, citati.

8) Education Today, cit., p. 203.



— I00 —

lettuale i1 Dewey lo individua piuttosto nelle discipline
scientifiche (psicologia, biologia, sociologia, economia ecc.)
che nella non cultura storico-letteraria. Egli inoltre parla
molto spesso di estensione dei metodi scientifici al campo
della morale e dell’educazione. Sembra infine che egli
impieghi non poche volte in modo addirittura manicheo
il criterio dell’anteriorita o posteriorita rispetto alla nascita
del metodo sperimentale. Tutto ¢id che ¢ di origine ante-
riore & da respingersi, tutto cid che & posteriore, nel senso
che ne tenga conto, & da accettarsi.

E innegabile che il lettore pud giungere fino a provare
un certo senso di stizza di fronte al continuo ricorrere di
tali affermazioni. Parlo naturalmente del lettore dotato di
una forma mentis umenistica — e aggiungo perd che ove
riesca a svestirsi di certl preconcetti ad essa inerenti, e dove
soprattutto riesca a rendersi conto del fatto che molte
espressioni del Dewey non hanno il significato che la nostra
tradizione filosofica tende ad attribuire loro, buona parte
dell’irritazione svanisce. Ad esempio noi siamo soliti ad
identificare o quasi, il metodo scientifico con la semplice
tecnica delle scienze. Ma per il Dewey metodo scientifico
vuol dire anzitutto atfeggiamento sperimentale e critico, e
non si identifica con nessuna tecnica particolare. Esso &
proprio del mondo moderno, non perché mancasse del
tutto nel mondo classico e medioevale, ma perché le con-
dizioni sociali del tempo non permettevano che si affer-
masse coerentemente. Dove il lavoro ¢ compito da schiavi
e da classi inferiori, I’attivo interrogare la natura non puod
assurgere a dignita di metodo: I'ideale della pura contem-
plazione estetica e filosofica avra sempre la meglio. Alla
staticita classica Dewey contrappone il dinamismo moderno,
al rimpianto per leta dell’oro la fede nel miglioramento.
La fiducia nella scienza ¢ fiducia in un abito di tolleranza




— I0I —

€ comprensione umana, volto 2 Superare barriere di ogni
genere, politiche, socialj, religiose, e ispirato a un univer-
salismo attivo e simpatetico. L’abito umanistico rischia in-
veee pur sempre di essere 'abito dell’otium che solo il la-
voro degli altri rende possibile: Dewey ne diffida.

Il pericolo quindi sta piuttosto in quest’atteggiamento
di pur motivata e consapevole diffidenza verso Ia Jorma
mentis umanistica che in una positiva tendenza verso Io
sctentismo e il tecracismo, deviazioni contro le quali non ha
risparmiato i suoi attacchi 1),

Il profondo senso storico del Dewey deriva probabil-
mente dalla sua formazione hegeliana, ed ¢ andato progres-
sivamente sostanziandos; mediante lo studio sempre piu

attento dei classici della filosofia, sopratutto di Platone e dj
Aristotele (Platone costituj sempre la sua lettura preferita).
La sua interpretazione della grecitd, cui si & avuto occa-
sione di accennare, non & cosa estrinseca al suo pensiero,
ne ¢ anzi il fondamento indispensabile. Egli ¢ ben consa-
pevole che una formazione tecnicamente scientifica & del
tutto insufficiente, specialmente per Peducatore; occorre
possedere un senso dei valor umani che solo la filosofig
puo darci. Non basta conoscere, bisogna saper fare huon
uso delle proprie conoscenze, bisogna avere dei fin; degni
di essere perseguiti e « ogni sforzo di chiarificare i fin; da
raggiungere ¢, in quanto tale, filosofico » 2). Solo una buona
filosofia dell’educazione, chiarendone le finalita, pud darle
veramente quella continuits progressiva cui egli attribuisce
tanta importanza, soltanto una buona filosofia pud vivifi-

1) Vedi ad es. 1a crifica allo Spencer e quella al professionalismo
in educazione, rispettivamente a pag. 296 ed a pag. 423 di Democrg-
zia e educazione, ed. cit.

®) The Relation of Science and Philosophy as the Basis of Education (1938),
in Problens of Men, Philosophical Library, New York? 1946, p. 166,



— 102 —

care insegnamento delle scienze facendone scaturire ’abi-
to della ricerca disinteressata ed intelligente 1). Ma la
filosofia & sopratutto senso storico — Ja stessa filosofia del
Dewey ne ¢ un esempio chiarissimo. Come mai egli non
si preoccupa di promuovere questa coscienza filosofica €
storica nei giovani attraverso la conoscenza approfondita
delle classicita?

Dewey non osteggia per partito preso 1l greco ¢ il latino,
ammette senz’altro che il latino possa essere oggetto di
genuino e spontaneo interesse 2) (il greco, si sa, riesce nor-
malmente pid attraente del Jatino), ma cido che teme &
I’identificazione delle « umanita » con una conoscenza esclu-
siva di quelle due lingue, & lo « snobismo ristretto, lo snobi-
smo di una classe colta », o meglio di una classe che ver-
nicia di cultura la propria situazione di ingiusto privilegio.
1l vero umanesimo & tutt’altra cosa, « la conoscenza € uma-
nistica nella qualita, non perché riguarda 1 prodotti umani
del passato, ma per via di quel che fa per liberare I’intelli-
genza e la simpatia umana. Qualsiasi argomento che rag-

1y Jbidem, pag. 168.

2y Democrazia e educazione, cit., p. 324; aggiunge subito perd che
«ci si pud domandare.... s€, in vista della brevita del tempo, non ci
siano altre cose che, oltre al valore intrinseco, non posseggano anche
un maggiore valore strumentale ». Se si pensa che questo interesse per
i] latino il Dewey ebbe modo di osservarlo direttamente, giacché nelle
altime tre classi della sua scuola elementare annessa all’Universita di
Chicago veniva insegnato anche il latino, il passo citato puo suonare come
giustificazione del fatto che nella Scuola « Horace Mann» di New York
il latino non compare piu fra le materie insegnate. Circa i criterl di-
dattici adottati a Chicago per tale insegnamento non sono purtroppo
in grado di informare il lettore, giacché essl sl trovano esposti unica-
mente in un raro fascicolo fuorl commercio, edito dalla « University
of Chicago Press» con il titolo The Elementary School Record, compren-
dente nove monografie che descrivono in dettaglio i corsi e i metodl
della suddetta scuola. Il Findlay ne pubblica molti squarci nella ci-
tata raccolta da lui curata, The School and the Child, ma omette fra I'al-
tro tutte le parti riguardanti il latino.



LN

giunge questo risultato ¢ umano, e qualsiasi argomento
che non lo raggiunge non ¢ nemmeno educativo » !).
Sono parole molto belle, e tuttavia non del tutto per-
suasive. Non persuaderanno probabilmente coloro per 1
quali Lucrezio e Tacito, Omero ed Eschilo, Cicerone e
Demostene rimangono associati nella memoria all’impres-
sione del primo aprirsi a1 pilt vasti interessl umani, al bri-
vido suscitato dalla poesia eterna e magari alla.... nascente
antipatia per gli avvecati. A costoro sembrera certo che
Pufficio delle « umanita » nel senso tradizionale sia insosti-
tuibile, e chi scrive ¢ forse in quel numero. Ma del resto
1o stesso Dewey crede che «l’arte e le istituzioni greche e
romane diedero dei contributi cosi importanti alla nostra
civilta che dovrebbe essere facilitata al massimo la possi-
bilita di studiarle » 2), e cid che lo rende diffidente & piut-
tosto una valutazione storica che un’incomprensione pole-
mica, anche se contro i fautori della scuola puramente
« umanistica » si trovd a dover polemizzare fino ai suoi
scritti pedagogici piu recenti 2). Si ¢ gia accennato al dua-
lismo classico-medievale ed al suo sfondo sociale, ma va
aggiunto che cio che nel mondo classico ¢ germinante e
vivo e come plurivalente (giacché in esso ’elemento nuovo
non ¢ il classismo, che € anzi attenuato, ma la comunita pit
o meno democratica e pilt o meno vasta, la polis dei liberi
e il wus dei cittadini romani e delle genti), tutto cid nel
mondo medievale viene reso statico ed irrigidito, e i dua-
lismi si moltiplicano al punto da resistere poi, almeno in
parte, anche al solvente dello spirito moderno. Occorre

1) Democrazia e educazione, cit., pp. 307-308.
2) Ibidem, p. 307.

8) Challenge to Liberal Thought (1944) e The Revolt against Science
(1945), ristampati in Problems of Men, citato.



tener conto di cid se ci si vuol spiegare come mai succeda
cost spesso che i fautorl di un « umanismo integrale », com-
battendo la pretesa unilaterality dell’educazione ispirata a
mentalitd sperimentale ¢ a coscienza democratica in nome
della completezza e armonia di una formazione «liberale »,
usano questo vocabolo proprio nel senso medievale, lonta-
nissimo, piu di quello classico, dal significato moderno del

termine, e mentre professano di aborrire ogni scissione

nell’unita della persona, reintroducono essi stessi ogni sorta
di scissioni, fra 'umano ¢ il soprannaturale, fra il tempo-
rale e I’eterno, fra interno e l'esterno, fra valori sociali e
destinazione ultraterrena ). Vi sono, & vero, fautori del-
I’educazione umanistica veramente solleciti dei valori ge-
nuini della classicith, ma rischiano di fare il gioco di co-
loro il cui vero sfondo culturale non & affatto classico, ma
medievale.

Questi argomenti a noi sembrano argomenti seri. La
cultura classica o viene penetrata a fondo, con vero senso
storico e vivi interessi estetici, oppure rischia di promuo-
vere abiti di insensibilita sociale e di machiavellismo d’ac-
catto, in veste di difesa dei « valori dello spirito », o meglio
delle abitudini mentali dei ceti che se ne arrogano il mono-
polio. Ben s’intende che ogni cultura improntata ad arido
tecnicismo o ad astratto scientifismo presenta pericoli non
meno gravi, ma il problema ¢ appunto di superare Iartifi-
ciale antitesi fra formazione umanistica € formazione scien-
tifica. « I1 corpo della conoscenza ¢& in realtd uno solo, ed
& un organismo spirituale » 2), afferma il Dewey, e occorre
ricordare che spirituale & per lui solo cid che comporta
possibilita di comunicazione umana indefinita e, come

1y Problems of Men, cit., p. 153.
%) The People and the Schools (1g01), in Ed. Todgy, cit., p. 43.




forza espansiva e generosa, abbatte barriere e non ne crea.
S1 puo dire cae 1l vento dello spirito, di uno spirito cosi
inteso, penetri oggi la nostra scuola, segnatamente la nostra
scuola classica?

I valori classici sono valori eterni in quanto rappresen-
tano la prima consapevole affermazione della liberta uma-
na in termini di intelligenza e di liberta, ma sono valori
storicamente condizionati in ragione dei limiti sociali in
cui intelligenza, ¢ sopratutto la liberta, erano ancora ri-
strette. Veder chiaro nella natura di quei valori & davvero
possibile solo se al tempo stesso si comprenda in tutte le
sue implicazioni umane e sociali il significato dell’atteggia-
mento sperimentale e critico proprio dello spirito moderno,
il valore del « metodo scientifico » qual ¢ inteso dal Dewey.
La scuola classica pud insomma rinnovarsi soltanto ope-
rando una sintesi viva laddove oggi non c’¢, per lo piu,
che un accostamento estrinseco fra materie letterarie e
scientifiche.

Come realizzare una sintesi siffatta? Ecco un problema
che non crediamo si possa risolvere facilmente ove non si
sian colte le ragioni profonde dell’atteggiamento in appa-
renza anticlassicistico del Dewey, ragioni che non han
niente a che vedere con quell’amore al tecnicisrno che
Popinione corrente attribuisce agli educatori progressivi.

Ad una sintesi di naturalismo e umanismo deve tendere
del resto non solo la scuola classica, ma qualunque educa-
zione degna del nome, perché soltanto da una cultura ve-
ramente armonica e integrale, veramente aperta e indenne
da pregiudizi, il nostro mondo agitato e diviso pud sperare
duratura salute.



A%

CONSIDERAZIONI CONCLUSIVE

I. — IL «RELATIVISMO » DEL DEWEY E I SUOI CRITICI.

Quanto s’¢ detto, sulla filosofia € pedagogia e didattica
deweylane, non pud avere alcuna pretesa né di comple-
tezza né di sistematicitd. Vorremmo tuttavia che ne fos-
sero emerse a sufficienza 'unita e coerenza complessive
del suo atteggiamento, cosi da non doversi attardare a
dimostrare l’ingenuita (e la malizia ad un tempo) ch’¢
nel tentativo grossolano di scindere addirittura la sua filo-
sofia dalla sua pedagogia, accettando le esigenze di questa
e respingendo quella, o addirittura negandole la dignita
di filosofia 1).

Al contrario, noi crediamo che a renderct meglio conto
del significato concreto della sua pedagogia e delle possibi-
lita e difficolta che ha d’affermarsi da noi, nulla riuscirebbe
cosi utile quanto un esame dettagliato delle varie critiche
che sono state mosse al suo pensiero in generale, un esame

1y Cfr. G. CoraLrro, La pedagogia di G. D., citato. In un saggio di
poco anteriore il Corallo affermava che quella del Dewey « non ha il
diritto di chiamarst filosofia» (La logica dello strumentalismo in J. D.,
in «Rivista di filosofia neoscolastica », marzo-aprile 1950, p. 163).
Comunque, la sua pedagogia dovrebbe «sganciarsi» da quella filo-
sofia o non-filosofia, probabilmente per essere agganciata anch’essa,
mutatis mutundis, al carro della philosophia perennis. Circa i rapporti {ra

cattolici e pedagogia attiva, vedi lo scritto in appendice a questo vo-
Jumetto.




—— e ———————
——— e

che di 14 dalle formulazioni tecniche ritrovasse i motivi
profondi di consenso e di dissenso; ma poiché un’analisi
del genere esula dei limiti di questo nostro lavoro, accen-
neremo soltanto al motivo che ricorre con maggior insi-
stenza nelle argomentazioni dei critici, non solo 1taliani,
ma europei. Questo motivo riguarda il «relativismo »
deweyiano, e si esprime nel senso di un deciso dissenso o
almeno di una grave perplessitd di fronte al fatto che il
Dewey vuol eliminare senza riserve ogni sorta di valori
assoluti, vale a dire ogni assoluto canone di verita da un
lato ed ogni principio di assoluta normativits morale dal-
Paltro.

Si & parlato cosi di « patente contraddizione » fra il ne-
gare una conoscenza di carattere universale e il conside-
rare valida pit che particolarmente questa stessa negazione
(Spirito); che poi i fini e i valori possano « emergere »
dall’esperienza ove manchi ogni canone sovraempirico di
giudizio, che basti cioé¢ Pesperienza a determinare la na-
tura e il criterio del bene ¢ cosa che particolarmente ripu-
gna alla tradizione spiritualistica (Emile Duprat) 1), E chia-
ro che queste critiche non hanno una portata puramente
teoretica, esse non possono non investire Paspetto pedago-
gico del pensiero deweyiano. NelPesposizione della Gillio-
Tos il rapporto fra questa negazione dell’assoluto e cert]
aspetti della sua pedagogia & vagamente accennato (Pautri-
ce non ha simpatia per leccessiva prevalenza dei motivi
sociali che caratterizzerebbe la scuola deweyiana) 2); un

1) U. Seirrro, Il Pragmatismo nella Silosofia contemporanea, Vallecchet
Firenze, 1921, p. 72; EmLe DurraT, Les rapperts de la connaissance et id
Uaction d’aprés 7. D., in « Revue Metaphysique et de Morale», ott.-
dic. 1930 e genn.-marzo 1931} pPp- 122-123 di quest’ultimo fascicolo.

®} M. T. GiLrio-Tos, Il pensiero di J- D., Loffredo, Napoli, 1938 ;
v. particolarmente il capitolo sulla pedagogia e la conclusione,



-— 108 —

analogo rapporto & colto invece pil esplicitamente dallo
Hessen 1), e noi ci soffermeremo un momento sulla sua cri-
tica che non cordividiamo, ma che riteniamo singolar-
mente istruttiva.

Lo Hessen si sforza di porre nella giusta luce le conce-
zioni deweyiane circa il lavoro, la scienza castratta» ¢
’arte, e lo scagiona dalle banali accuse di «utilitarismo »;
tuttavia ammette che per altro verso «la pedagogia del
Dewey cade inavvertitamente nella tecnicitd e nell’utili-
tarismo da essa negati» 2). E cid proprio perché il Dewey
ba voluto escludere dalla sua filosofia qualunque soria di valore
essoluto, anche quei valori non fissi e rigidi, ma mobili ed
elastici pur nella loro sopratemporalita, quali sarebbero i
valori elaborati dall’intuizionismo bergsoniano, al quale lo
Hessen attinge non pochi motivi del suo spiritualismo dina-
mico. Non & qui il caso di metterci a discutere sulla natura
di cosiffatti valori, che in Bergson hanno finito col generare
la fascinosa metafisica dell’ « élan vital »; occorre piuttosto
esaminare con attenzione quelli che sarebbero i riflessi
sulla pedagogia del Dewey di una negazione dell’assoluto
che lo Hessen ritiene ingiustificata perché indiscriminata.
A suo giudizio, € per non aver riconosciuto 1l carattere
« assoluto » dell’intuizione filosofica ed estetica che il Dewey
sarebbe costretto a puntare con tutte le sue forze su di un
ideale irrealizzabile. Infatti, incentrando I'insegnamento su
forme di attivitd produttiva e collaborativa e ravvisando
nelle discipline culturali e nell’espressione estetica essen-
zialmente dei modi d’arricchire sempre piu il significato

1y Sercio HesseN, La pedagogia di 7. D., trad. di A. Maccari, ri-
dotta da G. Fano, Istizuto di Pedagogia della Facolta di Magistero,
Roma, 1937 e pili particolarmente Fondamenti della Pedagogia come Filo-
sofia applicata, trad. V. Dolghin, Sandron, Firenze, (1942}, pp. 175-184.

2) Fondamenti ecc., cit., p. 177.




dell’attivita stessa, la pedagogia deweyiana persegue come
1deale ultimo sul piano sociale, quello di «spiritualizzare
la professione fino a trasformarla in vocazione» Ma lo
Hessen ritiene che la possibilita di una completa armonia
fra la professione e la vita dell’'uvomo sia un’illusione dei
romantici, che anzi per gran parte degli uemini vi sia
un «insormontabile dissidio tra il lavoro quotidiano e la
vita interiore della personalita » e che «riguardo agli ope-
rai, vittime del dissidio, il problema ¢ di crear loro al &&
fuor: del lavoro quotidiano «un nuovo centro vitale che
possa servire da contrappeso all’influenza spersonificante
che il lavoro automatizzato esercita su di essi». Tale pro-
blema ¢ dunque, e lo Hessen lo dichiara senza ambagi,
quello di «educare al dopo-lavoro» ). A questo punto si
rimane un po’ sconcertati, sembra che la montagna abbia
partorito il topolino. Merita tuttavia seguire fino in fondo
il ragionamento dello Hessen. E dunque sua opinione che
finché non si considera altro che lattiva esperienza in
fiert dc1l’uomo, finché non ci si elevi a « valori eterni» che
soli possono dare un senso ad attivita che siano diverse ed
autonome rispetto all’attivita lavorativa, cio¢ ad attivita
culturali ed artistiche, che sono poi quelle della «scuola»
nel senso della greca oyo0d?) (o dell’otzum latino, ormai pero
non pit da opporsi ma da giustapporsi alle attivita di la-
voro), finché insomma non si consideri 'uomo sub specie
integritatts, vale a dire anche per tali attitudini « superiori »
che Hessen considera fonti della «suprema vita intellet-
tuale », fino allora non si sara giunti ad una «scuola della

totalita concreta» 2),

VY Ibidem, pp. 180-181.
2) Ibidem, pp. 183, 179, 183.



— 110 —

— ARTE, CULTURA E VITA.

Hessen per un lato ha visto giusto: la principale im-
plicazione sociale e pedagogica del ripudio deweylano de1
valori assoluti & [’esigenza che la vita di ogni womo nella sua
interezza e units, e non solo nei suoi aspetti marginali sia resa de-
gna di essere vissuta. Si potra dire che le attivita conoscitive
e culturali, che le esperienze estetiche non sono « aspetti
marginali» della vita: Hessen infatti ricorre ai valori asso-
luti proprio per poter attribuire alla conoscenza € all’arte
un carattere sovraempirico che le affranchi dalla poverta
e meccanicitd dell’esistenza ordinaria dell’'uomo. Ma qui
& il suo errore; qui, senz’avvedersene e mosso anzi da no-
bili sentimenti umani e filantropici, lo scrittore russo
smorza e nullifica Pimpegno morale e la spinta ad un rin-
novamento profondo e totale, in certo modo «rivoluzio-
nario», che & nella filosofia e nella pedagogia del Dewey.
Ci soffermeremo pit avanti sull’aspetto piti nettamente
politico-sociale dell’atteggiamento deweyiano; ora vorrem-
mo sgombrare il terreno da alcune obbiezioni che potreb-
bero essergli mosse sul terreno filosofico e pedagogico. A
nessuno pud sfuggire I'importanza educativa della cultura
e dell’arte, o meglio della formazione di gusti culturali ed
estetici « disinteressati ». Non solo lo Hessen, ma anche il
Lombardo Radice ha mosso al Dewey l’accusa di non
saper far posto, nella sua scuola, a studi «disinteressati»,
e di non considerare nel loro giusto valore I’arte e la poe-
sia 1). Esiste dunque nel Dewey una almeno parziale in-
comprensione per i valori culturali ed estetici? Ne ira.
scura egli veramente ’alta funzione educativa?

1) L’impostazione del problema pedagogico in J. Dewey, ne « L’Educa-
zione Nazionale », 1930, pp. 283-85.




~ III —

Crediamo che le considerazioni fatte a pil riprese nel
corso di questo nostro lavoro ci autorizzino senz’altro a ri-
spondere negativamente 1), Ma non sara inutile un chia-
rimento ulteriore. Arte e cultura sono disinteressate solo
in quanto promuovono nell’'uomo una piut alta coscienza
umana, un superiore equilibrio, una pilt universale eppur
simpatetica e viva capacita di comprensione. Esse cioé si
rapportano alla vita nella sua pienezza e totalita, non gia
nei suoi aspetti parziali e unilaterali. Ma rescisse dalla
vita, esse non sono piu nulla, se non gioco ozioso e com-
piaciuto di intellettualismi e di estetismi. Certo, anche chi
si sapesse fallito nel suo «mestiere d’uomo», voglio dire
nel suo concreto compito umano e sociale, potrebbe ancora
trovar conforto nella cultura e nell’arte, ma ad una con-
dizione: che avesse coscienza di aver lottato nei limiti
delle sue forze. La cultura ¢ I’arte ci aiutano a sentire il
nostro piccolo sforzo frustrato come parte di un infinito
sforzo vittorioso, vittorioso per altri, o forse fuori del tem-
po e delle dimensioni umane — certo ¢ soltanto che ogni
musa € muta per ’ignavo.

E con un rigore quasi kantiano che Dewey insiste sul-
I'impegno umano attivo e totale al quale si riconduce da
ultimo ogni «valore »: ogni evasione, per quanto amman-
tata di arte e di cultura, € un tradimento. Dicevamo «istrut-
tiva» la critica dello Hessen. Egli infatti crede che si deb-
bano accettare come ineluttabili i mali dell’industrialismo,
e che si debba tentare di lenirli lasciando intatto il siste-
ma. Non c’¢ chi non veda che cio significa trasformare un
compito forse degno, ma transeunte e contingente, in at-
teggiamento permanente che sanziona ’ingiustizia € genera
Papatia. E poi 'uomo che sia ridotto ad automa per otto

1) V. in particolare pp. 36-37, 94, 103-105.



— 119 —

ore al giorno non sard veramente uno spirito coltivato pér
due o tre ore — o se lo sara, nelle successive otto ore di
ingrata routine, stara gia meditando sulle possibilita di mu-
tare radicalmente tutto il sistema.

Nella pedagogia deweyiana l’arte ed anche gli studi
« disinteressati » hanno larga parte, ma sono sempre rap-
portati all’'uomo concreto, all’'uomo che lavora e che pro-
duce, e che non cerca di evadere dalla sua vita ma di
migliorarla. La vita & unita inscindibile. Tutto deve con-
correre a dar forza e sapore alia nostra umana atuvita, e
sarebbe un assurdo grottesco e tragico che da essa doves-
simo ritagliare quella parte che si chiama pit propria-
mente lavoro in senso economico, accettandone passiva-
mente una qualitd spersonalizzante, anzi disumanizzante.
L’arte e la cultura non possono certo avere questo compito.
E vero invece che i « valori assoluti » sempre hanno adem-
piuto nella storia del pensiero, da Platone a Hegel ed ol-
tre, al triste ufficio di giustificare e sanzionare i dualismi,
gli spacchi, e le scissioni che la prepotenza umana aveva
operato nel corpo vivo della umanita.

Ma circa I'ufficio della cultura e dell’arte, e i loro rap-
portl con pretesi « valori assoluti», buoni giudici da chia-
marsi in causa, ci sembrano De Ruggiero e Croce. Il loro
idealismo ¢ ormai storicismo, e storicistico, gia lo notava
Lombardo Radice, ed essi ampiamente lo riconoscono, puod
anche dirsi P'atteggiamento deweyiano ). Essi sono quasi
altrettanto nemici dell’ « Assoluto » quanto Dewey, e a par-
te qualche schermaglia polemica di prammatica, dichia-
rano di concordare col pensatore americano e nell’orienta-
mento generale ed anche in un gran numero di punti par-

1) LomMBARDO RADICE, art. cit., p. 284; De Ruccero, Introduzione
a J. D., Ricostruzione filosafica, cit., p. 30; CroCE, L'estetica ¢ la teoria del
sonoscere del Dewey, in « Quaderni della Critica », marzo 1g50, pp. 64-65.



— 113 -

ticolari. I1 Croce ne ha fatto un lungo elenco proprio in
relazione alle teorie estetiche 1), e malgrado sia assertore
cosi intransigente dell’autonomia dell’arte, tra i pochis-
simi punti di dissenso non menziona affatto uno scarso
rispetto per tale autonomia 2).

E degno di nota che il dissenso fra Croce e Dewey
sembra proprio fondato sul reciproco sospetto che ]a rinun-
cia all’assoluto sia pili apparente che reale: permarrebbe
I’Assoluto hegeliano in Croce, permarrebbe Passoluto em-
piristico cioé la «sensazione» in Dewey. A noi qui non
importa di decidere se il sospetto sia pilt giustificato da
una parte o dall’altra, o da ambedue. Ci basti aver mo-
strato che il preteso «relativismo» del Dewey sta quanto
meno sullo stesso piano di quello del pia maturo storicismo
idealistico; il fatto che nel Dewey cid comporti decise im-
plicazioni sociali, che contrastano colla tiepidezza crociana
in fatto di questioni politico-economiche (ma assai meno
contrastano coll’impegno politico dell’Omodeo e dell’ultimo
De Ruggiero), costituisce un problema che andrebbe stu-
diato a parte, ¢ che sarebbe certamente da mettersi in
rapporto col diverso concetto che i due pensatori hanno
deil’ « umanesimo ».

3. — SCUOLA, PROGRESSO SOCIALE E MARXISMO.

P.u6 sembrare strano che il Dewey, malgrado un impe-
gno sociale cosi scoperto € cosi Intimamente CONNEsSso con

1y B. Croce, Intorno all’estetica del Dewey, ne « La Critica », 1940,
Pp. 348-53, ristampato in Discorsi di varia filosofia, Laterza, Bari, 1945,
vol. 11, tradotto in inglese nel « Journal of Aesthetics and Art Criticism »,
di Balumora, marzo 1948, con risposta del Dewey.

2) 11 nostro argomento non avrebbe che scarso valore se la teoria
cstetica deweyiana fosse in contrasto con il resto del suo pensiero, ¢o-



i motivi fondamentali della sua filosofia e della sua pedago-
gia, abbia incontrato, sopratutto in questi ultimi tempi, la
pit decisa ostilitd da parte dei critici marxisti di ortodossia
comunista. L’accusa di « immoralismo borghese », mossagli
da A. F. Scisc’kin sulla rivista moscovita Quesizon filosofiche,
ha, a dire il vero, sorprendente affinita con quelle mossegli
da parte «borghese», di mancare di criterl «assoluti» di
conoscenza e di valutazione morale ). Ma cid non puo
soprenderci gran che, se si considera che il marxismo russo,
da T Empiriocriticismo di Lenin in poi, ha sempre insistito
sull’oggettivita del mondo e delle sue relazioni e che nel
caso del Dewey vi sono anche ottime ragioni di polemica
contingente (affare Trotsky, posizione assunta dal Dewey
contro la « propaganda totalitaria » nel periodo bellico, ecc.)
a rafforzare I'ostilita naturale verso una posizione di cosi
sorvegliato e complesso approfondimento critico.

Piu strano & che anche i marxisti nostrani, che certo
non condividono il piatto realismo che sembra costituire
lo sfondo filosofico del Scisc’kin, c¢i appaiono, per quella
che & la sostanza delle loro critiche al Dewey, attaccati
all’ « oggettivita » e diffidenti dello « psicologismo » deweyia-
no di la dai limiti di una discussione filosofica seria. Cosi
Giulio Preti accusa il Dewey di non cogliere, per eccesso
di «psicologismo», le «leggi obbiettive dei. fenomeni so-

me sostiene la Gillio-Tos. Ma persino il Corallo, che in fatto di vivise-
zioni del pensiero deweyiano non scherza, obbietta che 1 principi del-
Iestetica deweyiana sono in tutto coerenti con il suo sistema (vol. cit.,
P- 454 1.).

') AL F.Scisc’kiN, Teoria dell’amoralismo borghese di ¥. D., in « Vo-
prosyi Filosofii » (Questioni filosofiche), 1947, n.° 2. Il Scisc’kin affer-
ma fra l’altro che il Dewey non ¢ in grado di comprendere che la vera
scienza non pud non rispecchiare le relazioni obbiettive dell’esistenza,
fra le quali ¢ da porsi anche la morale, purché sia considerata dal punto
di vista del proletariato {p. 249).



ciali» e di credere percid nel mito delle riforme 1) ; Paccusa
di « riformismo », di scarsa sensibilita «classista» e addirit-
tura di «imperialismo », assume poi aspetti singolari quan-
d’& messa in rapporto alla stessa pedagogia deweyiana co-
me nell’articolo Scuola, societd e democrazia di Mario Casa-
grande 2). Ecco la tesi che vi si sostiene: il Dewey non
sarcbbe altro che un riformista piccolo-borghese il quale
tenderebbe a fornire al problema dell’organizzazione scien-
tifica del lavoro una soluzione psicologica, basata cio€ sull’ «in-
culcare » mediante Peducazione nella mente dei lavoraton
una soddisfatta accettazione dei modi capitalistici di pro-
duzione. Anzi, pit propriamente, & all'ideologia imperia-
listica del capitalismo che la sua « accentuazione degli
aspetti psicologici ha reso veramente un grande servizio...:
’ha trasformata in esperienza didattica, ’ha convertita
nella forma conveniente all’azione propagandistica di
massa » 3).

Come si vede si tratta di una critica che ha qualche
analogia con quella formulata dallo Hessen : questi accusa
il Dewey di voler «spiritualizzare la professione fino a tra-
sformarla in vocazione», Casagrande riticne in pit che
una tale «spiritualizzazione » non sia altro che un nuovo
artificio del capitalismo reazionario, desideroso di rendersl
accetto agli stessi lavoratori che sfrutta.

Ma vorremmo far rilevare a Casagrande e a quanti
condividono la sua opinione che il loro ¢ veramente un
combattere con i mulini a vento: un esame spassionato ¢
obiettivo della concezione deweyiana nel suo complesso

1y G. Prett, La ricostruzione filosofica della societd nel pensiero di F. D.,
in « Studi filosofict », 1949, n.° 1, p. 70.

2) In « Societa », 1949, n.° 4 (ott.-dic.), pp. 662-673.
) Art. cit, p. 671,



— 116 —

non pud non farci concludere nel senso gid precisato sopra,
vale a dire che il Dewey nonché voler sanzionare le ingiu-
stizie della societa capitalistica, vuole eliminarle radical-
mente, nel fatto e nelle cause determinanti, (alcune delle
quali sopravvivono purtroppo e danno i loro frutti anche
in talune societa che si professano «socialiste »: ad esempio
la presunzione di un possesso esclusivo della verita da parte
di coloro che sono al potere). Di tutte le citazioni su cu
Casagrande cerca di fondare la sua tesi, ce n’¢ una sola
che veramente potrebbe render perplesso il lettore avve-
duto, ma si tratta di un passo di Democrazia ed educazione
che la traduzione italiana ha falsato quasi rovesciandone
i1l senso; ed & singolare che la stessa citazione sia ripresa
In un articolo successivo sulla medesima rivista Societd, da
Lucio Lombardo Radice: infatti &€ 'unico passo che, a
voler trascurare I’incongruenza col resto, potrebbe giustifi-
care una interpretazione della educazione democratica del
Dewey come educazione che procederebbe «adattando
psicologicamente gli oppressi alla loro situazione»1). Ma
se I'ipotiposi di un Dewey consapevole o inconsapevole
alleato della reazione ¢ troppo fantasiosa ed avventata per
interessarci, altre cose vi sono negli scritti citati che meri-

1) Laddovenell’originale di Democracy and Education (11 ed., p. 403) si
dice che quando esista un attivo impegno nelle finalita che si perseguono
I’attivita « diventalibera e volontaria e perde la sua qualita esteriormente
coattiva e servile, anche se I"aspetto fisico del comportamento rimane lo
stesso », la gi2 citata traduzione italiana (naturalmente emendata nelle
successive edizioni), recava, forse per un refuso tipografico, che ’attivita
« diventa libera e volontaria ¢ perde il carattere di imposizione esterna
anche se Uimpronta servile ¢ asbetio fisico della condotia rimane lo stesso ». 1] ca-
rattereserviledellavoro ¢, secondo il testo originale, propriocid che hada
essere eliminato, non gia mantenuto e fatto accettare con un abile condi-
zionamento « psicologico ». L’aSpetto fisico del lavoro, quel]o solo potra
rimanere lo stesso: zappare ¢ sempre zappare, sia che sizappi sul proprlo
o sull’altrui, sia che lo si faccia con soddisfazione o con rassegnazione.
L. Lombardo Radice riprende la stessa citazione in Scuola e citid (o della
provincia pedagogica), in « Societd », 1950, n.° 4, ott.-dic., pp. 706-7.



tano d’essere considerate. C’¢ ad esempio la conclusione
cui giunge Lucio Lombardo Radice circa I'infecondita
delle impostazioni filosofiche attivistiche in rapporto alla
situazione italiana. E astratto, egli sosticne, di fronte alle
concrete esigenze economico-sociali del nostro paese, par-
lare di « vocazione » nella scelta delle professioni: « Il pro-
blema in Italia si pone in termini direttamente opposti.
Non scegliere la professione che piu1 piace al singolo, ma
individuare quel mestieri, quelle professioni alle quali
occorre invogliare e preparare i ragazzi perché non diven-
tino dei disoccupati, del miserabili e degli spostati» ).
Ora & ben vero che la disoccupazione & la piu tragica piaga
fra quante affliggono il nostro paese, ma la triste esigenza
del trovar lavoro comungue € suscettibile di farsi essa stessa
problema pedagogico? Il vero problema pedagogico non
¢ piuttosto quello di formare coscienze davvero decise ad
agire senza mezzi termini perché il diritto al lavoro non
rimanga una risibile menzogna? L’ aspetto tecnico dell’edu-
cazione € importantissimo, ma chi dovra provvedervi se
sara mancata una vera educazione morale e sociale, se
nen vi sara una salda coscienza democratica? Una que-
stione di qualificazione o riqualificazione, per quanto
urgente, risultera pur sempre marg'nale rispetto al pro-
blema pedagogico vero e proprio, ch’e di formare cittadini
responsabili.

Ma probabilmente il particolare dissenso nasconde una
divergenza piu grave e piu radicale: per I’economicismo
marxista il formare lavoratori qualificati nell’esatta pro-
porzione richiesta da un programma di produzione & in

1) Art. cit., p. 707. L’obbiezione si riferisce ad un passo di Carle-
ton Washburne, la cui posizione rispetto al problema vocazione-
professione ¢ pero pressoché identica a quella del Dewey.



— 118 —

via permanente ¢ non contingente il compito fondamentale
dell’educazione. 1l fatto economico ¢ il fatto determinante
e chi cid0 non riconosce «restringe la sua indagine alla
soprastruttura, al patrimonio culturalistico delle idee»1),
anche se nella fattispecie si tratta di un Dewey, cioé¢ del
pensatore che piu di ogni altro, pitt degli stessi marxisu
ha denunciato.il carattere conservatore e classista dei vari
«idealismi». Ma tant’¢! Anche qui il gran torto di Dewey
¢ alla fine quello di non aver voluto fare omaggio a nes-
sun genere di assoluto, in questo caso di non aver voluto
far proprie le semplificazioni marxiste che considerano i
contrasti economicl di classe e ’evolversi det modi di pro-
duzione e di scambio come la realtd ultima e la loro inter-
pretazione «dialettica» come il verbo definitivo. Di fatto,
sono soltanto queste tesi estreme, unilaterali, dogmatiche,
quelle che Dewey respinge (e che del resto nessun marxista
intelligente ama dichiarare per proprie, se anche stanno
al fondo dei suoi abiti mentali). Le respinge per le stesse
ragioni per cul respinge 1 postulati dell’economia classica
e del liberismo: perché 'economia & per I'uomo e non
I'uomo per 'economia. Dewey ha dimostrato in molte
occasioni grande simpatia e interesse per i grandiosi espe-
rimenti economicl sovietici; ha criticato soltanto il fatto
che da parte degli interessati non si potessero discutere
con piena liberta i risultati. Il senso della sua pedagogia &
tutto qui: promuovere modi di collaborazione sociale dove
la liberta e responsabilitad del singolo trovino campo di
affermarsi meglio che nell’anarchia individualistica, tenen-
do fermo tuttavia che I'ultimo criterio di giudizio rimane
pur sempre la pienezza e ricchezza dello sviluppo indivi-
duale.

1) M. CasaGrANDE, art. cit., p. 668,



4. — COMPITI GCONCRETI DELLA NUOVA PEDAGOGIA.

La nostra rapida incursione nel folto campo delle cri-
tiche al Dewey, pur diretta soltanto a saggiare 'attitudine
della cultura europea e soprattutto italiana di fronte a
quello che abbiamo chiamato il « relativismo » del pensatore
americano, ci ha portato a soffermarci soprattutto sul rap-

porto fra pedagogia ed azione sociale. Cid non deve sor-

prenderci, se ¢ vero che il «significato» di ogni posizione
teorica € nel suo portato pratico, come appunto ha sem-
pre sostenuto il Dewey. E il «portato pratico» di quella
multiforme manipolazione di « valori assoluti» cui la no-
stra cultura tradizionale non sa rinunciare neppure nel
suo rovesciamento marxista, sembra esprimersi in forme
che, pur esse diversissime, presentano tuttavia il denomi-
natore comune dello spirito d’autorita. Questa generaliz-
zazione, in sé certo eccessiva, ci aiuta ad intendere il con-
clamato «americanismo» del Dewey, che, come giusta-
mente ¢ stato osservato !}, é una rivolta contro la Germa-
nia piuttosto che contro ’Inghilterra, & un ripudio del’auto-
ritarismo hegeliano ma nel contempo una riaffermazicne
di 1a dagli impacci di ogni metafisica di quel dinamico li-
beralismo che ha pur le sue radici in Europa. Cosi inteso,
quell’atteggiamento del Dewey non contrasta, ad esempio,
per nulla con cio che vi € di piu vitale nella stessa tradizio-
ne risorgimentale italiana, intendo dire con quell’esigenza
di positivita, di aderenza al reale, di connessione profonda
fra pratica e teoria che ¢ mirabilmente espressa, ad esempio
da un Capponi come da un De Sanctis o da un Gabelli.
E il nostro piti maturo storicismo, che ¢ il consapevole con-

1) Da Irwin Edman scolaro e poi collega del Dewey alla Colum-
bia University, in un articolo celebrativo del suo go¢ compleanno in
Magazine, 16 ottobre 194G

TR



tinuatore di quella tradizione, e da Hegel trae stabilmente
solo ¢id che ne ha tratto anche il Dewey, cio¢ il senso della
profonda unita del reale, pud percid assumere di fronte al
pensatore americano ’atteggiamento piti aperto e piu sim-
patetico: la «religiore della liberta» e quella «fede comune »
di cui parla 1l Dewey presentano profonde aflinita ideali.

Ma le affinitd ideali non devono farci perder di vista
le assai notevoli divergenze; un modo di non capire cio
che gli altri ci dicono, e un modo dei peggiori, ¢ quello
di attribuire loro lc nostre stessz opinioni. La novita pro-
fonda dell’impostazione deweyiana ¢ nel nuovo valore
che essa attribuisce alla scienza, & nel riproporci in forma
finalmente accettabile il rapporto fra psicologia e pedago-
gia (tanto da noi trascurato), ¢ nel colmare I’iato fra mezzi
e fini, materia e spirito, corpo ed anima, biologia e storia,
che ancora appesantisce con sterili dualismi il modo d’ar-
gomentare di molta filosofia e, quel che piu conta, informa
di sé la mentalita comune e soprattutto quella degli edu-
catori. A questo proposito il Dewey ci fornisce indicazioni
ben pit concrete e stimolanti che non, ad esempio, il Croce,
che pure ha condotto, e ripreso anche di recente ) una
sua polemica contro il dualismo d’anima e corpo; ma il
semaplice proclamare la «spiritualitd » della «sfera del va~
lore vitale» (che sarebbe poi la sfera economica in rap-
porto di implicazione dialettica, con quella morale e quelle
conoscitive) non & argomento che basti a svuotare 1 mille
pregiudizi che rampollano intorno a quel dualismo: occor-
rono specialmente per la pedagogia, formulazioni meno
generiche, che sappian scendere sino a dettagli psicologici
senza tuttavia rimanerne prigioniere.

1) Cfr. B. Croce, dnima ¢ corpo, in leascy‘ia e storiografla, Bari, La-
terza, 1949., Pp- 217-223.



= f21 —

Esaminiamo qualche espressione fra le pili usate nel
comune discorrere intorno al problemi educativi. Quante
volte ci sentiamo ripetere che occorre «estirpare a tempo
gli istinti cattivi» o che bisogna «educare la volonta a
dominare gli impulsi naturali». E assai difficile far capire
che, a prescindere dai casi patologici, non esistono «istinti
cattivi» come non esistono «istinti buoni», che 1 fattori
primari di ur’individualita non si controllano davvero che
promovendone lo sviluppo attivo pit libero € pili armonico
possibile, dove nulla venga sacrificato, ma ogni elemento
vada integrandosi progressivamente con ogni altro, arric-
chendosi degli infiniti «significati» dell’esperienza, fonden-
dosi in quel tutto qualitativo che si dice una « personalita ».
Persino parlare di «tendenze» buone e cattive pud essere
pericoloso: se qui la qualificazione ¢ legittima, illegittima
¢ P'illazione che se ne trae, circa un nostro diritto a « repri-
mere » le seconde. In ogni tendenza, in ogni abito di com-
portamento c’¢ qualcosa che €& possibile eliminare e altro
che non ¢ possibile né eliminare né coartare senza danno.
Trasformeremo ogni educatore in uno psicologo o addirit-
tura in uno psicoanalista? Non si pretende tanto. Forse
¢ sufficiente che ogni educatore impari a riflettere sulla sua
esperienza senza i paraocchi di falsi luoghi comumi. I
bambini non sono, ad esempio, alberi da frutto, a dispetto
di un’infinita serie di sumilitudini, vecchie quanto la stessa
pedagogia, le quali, con qualche merito, hanno avuto il
gran torto di accoppiare a un sostanziale determinismo
(11 melo & sempre melo, il pero & sempre pero) le suggestio-
ni di pratiche sbrigative come quelle del potare e dell’in-
nestare 1), L’essere umano non tollera né potature né in-

1) 11 Dewey & stato il primo, a quanto ci consta, a combattere con
argomenti sul tipo di quelli indicati, il vecchio luogo comune del seme



-— 122 —

nesti né in genere d’esser trattato col criteri utilitaristici
del giardiniere; I’educazione poco si giova d’immagini e
di traslati, come poco st giova di principi generici: in essa
ha valore non gia il luogo comune, ma solo la viva espe-
rienza dell’effettiva realta infantile, la quale ci dice, ad
escmpio, che nel givoco 1l bimbo dimentica anche il cibo
e il sonno, mentre nel timore e nell’inibizione, matura nel
migliore dei casi, la ribellione, di solito I'ipocrisia, 'accidia,
il vizio. Ma, per dare eflicacia e coerenza d’applicazione a
constatazioni semplici come questa, quale sforzo & neces-
sario! Il pit attento studio delle complesse formulazioni
deweyiane, con tutta le loro dovizia di feconde suggestioni,
lascia aperte non poche questioni, ed anche question: di
fondo. Accenneremo ad una soltanto, che ci pare parti-
colarmente importante: per Dewey non v’é progresso sen-
za problemi, né v’¢ problema senza conflitti. Cio & valido
anche e soprattutto per l’educazione, ma nell’educazione
gran parte dei confitti artificiali cui si affidano i metodi
autoritari, risultano dannosi all’equilibrio e all’interezza
del carattere; da una parte dunque I’educazione molle,
I’éducation sucrée fallisce lo scopo, dall’altra I’educazione du-
ra crea conflitti dannosi. Quale il criterio per distinguere
le situazioni educative da quelle diseducative, se anche le
prime devono comportare conflitti fra impulsi diversi e dif-
ficolta e contrasti? 11 Dewey non ci da indicazioni precise,
almeno su di un pianc teorico. E probabile che in gene-
rale si debbano considerare situazioni educative quelle che
nascono dallo spontaneo impulso a «fare qualcosa», che
impegnano in attivitd complesse e soddisfacenti per sé me-
desime, che promettono di avviare ad attivita ulteriori.

e della pianta. Cfr. The Need for a Philosophy of Education, in Ed. Today,
cit., p. 28q.



Ma un tale criterio di massima & un punto di partenza,
non un punto di arrivo, € per poter essere provato € svi-
luppato esige probabilmente che si chiarisca meglio il rap-
porto fra impulsi e istinti che il Dewey ha lasciato un po®
nel vago 1).

Ed eccoci all’ ceducazicne della volonta». Persistenti
abiti dualistici ci fanno considerare volonid e coscienza come
misteriose entita piovute dall’alto, la cul precipua funzione
sarebbe appunto quella di « dominare » gli impulsi naturali,
Loro pane si suppone che siano l'ideale e I’assoluto, ma,
come 1l cavallo nobile e I'auriga del platonico cocchio,
anch’esse spesso non riescono a vincere le resistenze del
cavallo ignobile, cioé della concupiscenza dei sensi, € ne
sono trascinate in basso. Che volonta e coscienza non siano
entitd o facolta separate, mitiche « cause» di certe attivita,
ma soltanto dei simboli verbali per indicare certi modi
di comportamento, ’agire volonfariamente € coscientemente:
che un cosiffatto agire non sia poi per nulla quello che pre-
scinde dagli impulsi naturali, ma al contrario quello che
risulta dalla loro complessa e storicamente integrata tota-
lita; che insomma la differenza fra un comportamento vo-
lontario e cosciente e un comportamento istintivo o ime
pulsivo o meccanico sia differenza fra I’azione di un com-
plesso organico e quella pitt 0 meno anarchica di un sin-
golo frammento; che una volontd educata sia un tutto
che controlla le sue parti e non un’entita di un certo tipo
che «domina» un meccanismo di tutt’altro tipo — tutto
questo che ¢ il succo delle concezioni deweyiane in materia,

1) Cfr. Cap. III, p. 63-64. La prassi prevalente & di reprimere im-
pulsi attivi ponendoli in conflitto con gli istinti piu poveri, di difesa,
di possesso, ecc. (premi e castighil), e ottenendo la passivitd come ri-
sultato finale; un minimo di buon sense pedagogice dovrebbe indurre
a fare esattamente il contrario,



potra riuscire chiaro e persuasivo fin che si vuole, ma dif-
ficilmente avra efficacia pratica fin che le vecchie abitudini
mentali non siano sradicate a dovere. Gia questi argomenti
paiono al pitt « materialistici» (e sono solo « naturalistici ») ;
e poi & tanto facile accettarli e continuare a scambiare il
manichino di « bravo ragazzo» che noi abbiamo in mente
con la realtd storicamente concreta dell’allievo, e preten-
dere che questi si muova a comando, secondo «volonta »
e «coscienza». I bambini si pestano allegramente le dita
senza piangere, quando un loro complesso gusto attivo li
porta fra martelli, tavole e chiodi; ma ¢ difficile persuadersi
che questi fatti banali, che abbiamo ogni giorno sotto gli
occhi, siano pilt istruttivi, a proposito di « educazione della
volonta », di tutti i trattati di morale!

La nostra analisi potrebbe continuare a lungo: si pensi
soltanto a tutte le espressioni correnti a proposito di «ideali »,
di «fini», di «doveri», ai quali il bambino dovrebbe 1m-
parare a sacrificare le sue soddisfazioni presenti. Se anche
tali traguardi non si concepiscono come « assoluti», rimane
il fatto che si mettono in qualche modo in contrasto con 1
« placeri» pilt prossimi — mentre, s’¢ gia visto 1), il valore
di una finalitd sta sempre, per Dewey, nella sua capacita
di organizzare nel modo pilt ricco e soddisfacente la no-
stra attivita. In tale soddisfazione ha wuna parte sempre
maggiore la consapevolezza della « continuita » dell’attivita
che si va svolgendo, e percid del suo «significato», in ter-
mini di capacita produttiva e di valore sociale. « Idealin,
«fini », «doveri» sono modi di indicare questa gualita espan-
siva del nostro agire, che pud¢ culminare in un senso reli-
gioso dell’indefinita interazione di ogni creatura vivente,
con ogni altra, di ogni aspetto dell’universo con ogni altro.

1) Cfr. cap. 1II, in particolare pp. 52-56.



Ma di solito «ideali», «fini», « doveri» vengono sommaria-
mente presentati all’immaginazione degli alunni come se
fossero un « pane» naturale dell’anima, senza nessuna cura
o quasi dell’effettiva maturita raggiunta — se pol non rive-
lano nel caso concreto le capacita di stimolo o di inibizione
che si crede che abbiano, ecco entrare in azione i mezzi
coi quali usualmente «si insegna agli alunni a fare il pro-
prio dovere »! Si noti che la «maturita» cui s’¢ accennato
non si puo raggiungere altrimenti che attraverso I’esercizio
spontaneo e progressivo di tutte le disposizioni attive, e che
un tale esercizio &, dai pili, a mala pena tollerato negli asili.

5. — RELIGIONE E DEMOCRAZIA.

Abbiamo parlato di «senso religioso» e non possiamo
esimerci dallo spender qualche parola circa la posizione
del Dewey in fatto di religione e di istruzione religiosa.
Dewey non desidera che nella scuola si impartiscano inse-
gnamenti dogmatici, e pensa che la vera «religiosita» (ke
religious) sia piuttosto un sentimento, un’emozione che per-
mea gli atteggiamenti concreti dell’'uomo in quanto giunge
a sentirsi in armonia col Tutto, anziché un pretesto per
attribuire carattere d’irrefutabilitd a miti e leggende, sia
pur del pilt alto valore umano 1).

L’argomento ¢ troppo complesso perché sia possibile
affrontarlo qui. Noi osserveremo soltanto che il Dewey
identifica un po’ troppo drasticamente cristianesimo e «so-
prannaturalismo »; in realta Petica del Vangelo & un’etica

1) I problema religioso ¢ affrontato dal Dewey soprattutto nel
volumetto A Common Faith, Yale University Press, 1934. Vedi inoltre
Religion in our Schools (1908) e Education as Religion (1922), in Education
Today, cit., ¢ Religion, Science and Philosophy (1936), in Problems of Men.



— 126 —

di letizia superindividuale piuttosto che soprannaturale,
ricca di motivi sociali, per nulla ascetica, improntata al
pit profondo senso di comprensione e tolleranza umana.
Se tutto ci6 non compeare a suflicienza nel comune insegna-
mento catechistico, sara dovere di ogni insegnante orien-
tato a ideali di umano progresso di cooperare affinché
ciascun alunno giunga a comprendere nella sua pienezza
il valore umano del messaggio cristiano. Quanto al sopran-
naturale, alla sopravvivenza ultraterrena, ecc., la scuola
deve solo preoccuparsi di rispettare la coscienza dei singoli
nei limiti della serietd e del buon senso. A noi sembra in-
somma che un «naturalismo umanistico» non possa ne-
gare cittadinanza nella scuola a un fatto cosi naturale e cosi
umano qual’e I'esperienza religiosa comune. Dovra invece
preoccuparsi della quezlita di quest’esperienza, a che essa
non produca contrasti e scissioni nella pilt vasta unitd
dello sviluppo intellettuale e morale. Se I"opposizione fra
« religiosita » genuina e «religione », fosse cosl insuperabile
come mostra di credere il Dewey, non si spiegherebbe nep-
pure I’affinita terminologica.

In realta egli accentua troppo nella sua interpretazione
del Cristianesimo, oltre al «soprannaturalismo», anche
I’idea dell’abisso fra eletti e reprobi, che, almeno nei Van-
geli, € un motivo polemico e pedagogico sempre riassorbito
in quello universalistico. E ben vero che la pretesa delle
religioni «d! possedere un monopolio degli ideali e dei
mezzl soprannaturali con cui soltanto.... sarebbe possibile
promuoverli, impedisce la realizzazione di valori squisita-
mente religiosi inerenti all’esperienza naturale» (Dewey
ha in mente una « campagna per la salute sociale » analoga
a-quella per la « pubblica salute fisica ») ; ma se quella pre-
tesa ¢ inessenziale alla vera religiosita, perché identificare
la lotta contro di essa con una lotta contro la religione?



— 127 —

Se la vera religiositd comporta sentimenti di «affetto,
compassione e giustizia, eguaglianza e liberta» e se di essi
v’¢ tanto bisogno nel mondo, perché non richiamare i
cristiani allo slancio universalistico del loro credo che &
appunto pervaso da quei sentimenti e non gia dall’infalli-
bilismo farisaico? 1) |

Fatta menzione di queste riserve, dobbiamo perd ag-
giungere che, almeno in questo nostro paese dove dall’uomo
comune il « parlare di religione » con la serieta con cui si
parla di altre cose importanti & giudicata stranezza, I’at-
teggiamento che auspichiamo comporta difficolta forse
maggiori di quanto ne comporterebbe un atteggiamento
agnostico. Ma se & vero, come afferma il Dewey, che demo-
crazia ed educazione hanno bisogno di una fede «religiosa »
che intimamente le sorregga, non & invece sostenibile, so-
prattutto nella nostra situazione storica, che un siffatto
sentimento religioso debba necessariamente contrastare col
sentimento religioso comune. D’altra parte, perché un tale
contrasto non si profili come automatico prodotto di una
secolare tradizione di conformismo, occorre allargare la
discussione anche a rischio di renderla piu difficile: altri-
menti riuscira agevole agli zelatori di quello stesso conformi-
smo di adottare e sfruttare ai loro fini le tecniche della
scuola attiva, staccandole dalla loro genuina ispirazione,
facile a tacciarsi di astratto giacobismo. Cio naturalmente
non vuol dire affatto rinunziare alla lotta contro tutte le
forme di «confessionalismo»; significa pero evitare di
contrapporre ad esse una sorta di « confessionalismo laico »
che finirebbe per raflforzarle.

Del resto quando si sorvolano o non si hanno chiari 1

1y Per quanto sopra cfr. specialmente le ultime pagine di Common
Faith, citato,



— 128 —

problemi di fondo, quando si imposta la discussione quasi
unicamente sulle «tecniche», quando si riduce ’attivismo
a nuovissime forme di ritualismo, come ha fatto la Montes-
sori, ¢ facile che si finisca poi coll’indulgere a fumosita
misticheggianti, con lo sposare il ritualismo nuovo a quello
vecchio, col capitolare infine di fronte a chi possiede il pit
antico magistero in fatto di formalismo. Il gran pericolo
di tutti i metodismi, anche di quelli attivi, ¢ quello di pre-
starsi a qualunque uso. Come acutamente osserva il De
Ruggiero, la Montessori, all’opposto del Dewey, «si da
troppa cura di ottenere distinzioni intellettuali senza per-
dita di tempo e senza sforzo, e di introdurre immediata-
mente i fanciulli nel mondo dei rapporti intellettuali che
i grandi hanno formulato» 1), e non deve percid meravi-
gliarci che i suoi metodi finiscano con l’essere guardati
con simpatia da chi intende soprattutto trasmettere verita
bell’e fatte. Percio, malgrado per altri lati la Montessori,
figura di primo piano nel movimento di rinnovamento
pedagogico mondiale, ci fornisca dovizia di intuizioni lu-
minose ¢ dimostri in molti aspetti delle sue tecniche una
mirabile genialita educativa, la sua cpera poco ha contri-
buito al diffondersi dello spirito genuino della scuola attiva
ed ancor meno puo rendersi come esempio di una feconda
conciliazione fra naturalismo e religiosita.

Cio che occorre non perdere mai di vista ¢ che Patti-
vismo pedagogico, e particolarmente quello deweyiano &
inscindibilmente connesso ad un impegno di rinnovamento
sociale. Quanto s’¢ esposto in quest’ultimo capitolo lo ha
largamente confermato, se pure ce n’era bisogno. Ogni
senso di «religiosita » che ignori o eluda, come nella Mon-

1) De Ruceciero, Introduzione a J. D., Ricostruzione filosofica, cit.,
p. 2G. E guesta Pesatta motivazione della scarsissima simpatia che il
Dewey ha sempre dimostrato per 1 metodi montessoriani.



tessori, Purgenza di quell’impegno, & in fondo spurio ¢
artificioso; non basta neppure come si fa da molte parti,
parlare troppo di « democrazia» e di crociate in sua difesa,
promuovendo soltanto un feficistico attaccamento a qual-
che sua forma particolare; cid che importa & giungere a
riconoscere l'essenza della democrazia in quel senso di
rispetto veramente religioso per le possibilita umane che le
sue forme particolari, nella loro storica mobilita, devono
promuovere e portare a piena espressione. Allora, e sol-
tanto allora, democrazia e educazione si identificano; e
si pud veramente indicare nell’educazione il principale
fattore di progresso sociale, giacché cessa di essere una
tecnica per adattare le muove generazioni alle condizioni
sociali esistenti e diviene mezzo di riorganizzazione e di
rinnovamento della societd. Ben s’intende che educazione
non & soltanto Peducazione scolastica e che al di fuori della
scuola vi sono poderose forze che foggiano la mente e il
carattere, talvolta in senso comunicativo ed umano, pil
spesso in quello del particolarismo, dell'intolleranza e del
classismo. L’impegno educativo non pud andare percio
disgiunto dall’impegno politico, e gli educatori devono
combattere anch’essi, accanto a tutti gli altri lavoratori,
la lotta per la giustizia sociale e per la vera democrazia 1).

1y Cfr. specialmente Edusation and Social Change (1937) ¢ The Tea-
cher and the Public, in Education Today, cit. — F. De Bartolomeis, nella sua
succosa recensione alla traduzione italiana di quest’opera (Scuola e citia,
n.° 10, dic. 1950), nota come il Dewey «sotto la spinta degli avveni-
menti fu portato ad una considerazione sempre piu realistica ¢ cauta
dell’eflettivo potere dell’educazione ». Ma a rigore non si tratta di una
diminuita fiducia nell’educazione come tale, ma di una maggiore at-
tenzione prestata ai fattori educativi non controllati dalla scuola, fat-
tori sulla cui importanza il Dewey aveva peraltro sempre insistito. 11
problema va posto in precisi e coraggiosi termini politici e sociali, &
questa, se si vuole, la « novita » in tali ptl recenti formulazioni deweyia=-
ne. Il pessimismo espresso al riguardo dal De Bartolomeis (« Ma 'edu-
cazione al di fuori della scuola & un processo incontrollabile ») mi sems-



_130_

Ma questa lotta, in quanto & condotta con mezzi civili,
con quelli della persuasione democratica piuttosto che con
quelli della violenza, & un’azione sociale e politica che &
anche azione educativa.

La latitudine che viene ad assumere il termine educa-
zione in base a considerazioni siffatte non deve disorien-
tare; nessuna volonta di concretezza, che non sia in realta
pigro quietismo morale, pud farci ignorare ’esigenza di un
positivo rapporto fra politica ed educazione, esigenza che &
stata di Socrate e di Platone, di Campanella e di Rousseau.
Si trattera di intencerla in modi pitt elastici e compless:
e soprattutto di concentrare I’attenzione sugli aspetti so-
ciali del problema.

Ma com’¢ possibile un cosi totale e coraggioso, anzi
« religioso» impegno in un’azione non solo educativa, ma
politica e sociale, se non si intende con essa di affermare
un qualche valore «assoluto»? Quest’obbiezione puo pre-
sentarsi spontanea dopo la lettura di tante pagine dedi-
-cate a difendere il relativismo del Dewey.

La risposta € semplice e complessa ad un tempo: pro-
prio perché Dewey non ammette altro assoluto all’infuori
della presente e concreta esperienza umana (non si tratta
gia della sensazione slegata, ma dell’esperienza nella sua
storica pienezza e ricchezza) egli pud concludere a un

bra francamente eccessivo, anche se comprensibile nelle attuali contin-
genze. L’azione sindacale, associativa, politica ¢ dunque completa-
mente destituita di valore? Non v’¢ in essa nessun aspetto « educativo »?
La scuola, & vero, non €& 1’unico fattore d’educazione ma non v’& ra-
gione di dolersene; se lo fosse correremmo dei rischi anche maggiori
degli attuali. Comunque all’accusa mossa al Dewey da M. Casagrande
e da L. Lombardo Radice circa una sua eccessiva fiducia nell’educa-
zione ¢ destituita di fondamento se per educazione essi intendono la
sola educazione scolastica, altrimenti ¢ semplicemente espressione di
una « dialettica » fiducia nella violenza quale principale fattore di tra-
sformazione sociale.



— 181 —

vero universalismo morale: quello dell’arricchimento in-
definito dell’esperienza di tutti come necessario portato e
unico «significato» dell’arricchimento dell’esperienza di
ciascuno. Questa qualitd espansiva dell’esperienza & desi-
gnata di solito col termine di « comunicazione », sicché si
potrebbe anche dire che se ’esperienza & per il Dewey il
solo «assoluto» conoscitivo, la comunicazione & I’ « asso~
Juto » morale. Ma un siffatto «assoluto» non trascendente,
che libera e non costringe, che promuove e non tronca la
comunicazione, il «dialogo» fra gli uomini, ¢ quello stesso
che il Calogero ha definito principio del colloquio: « I’'indiscu-
tibile & il dover discutere», € questo principio & «il vero
absolutum, nel senso di essere assolto da ogni necessita di
conferma altrui, nello spazio e nel tempo» 1).

Percid chiunque credesse di poter obbiettare che anche
il Dewey nasconde fra le pieghe del suo «relativismo» il
suo personale dogmatismo, e che questo starebbe proprio
nella pretesa coincidenza tra il criterio dell’esperienza in-
dividuale e quello della comunicazione sociale, prenderebbe,
a mnostro avviso, un singolare abbaglio, giacché quella
coincidenza si realizza proprio nell’atto in cui si imprende
a discuter]a.

Del resto, a proposito di tale coincidenza, noi s’ usata
la parola fede fin dalla prima volta in cul ci ¢ avvenuto
di parlarne 2); si potrebbe aggiungere che ¢ una fede che
prova 1 suoi testimoni in coloro stessi che l’avversano -
purché [avversino discutendola. Ma cid non deve illuderci:
dall’impulso sociale che spinge al colloquio anche il dog-
matico o il violento, all’abito profondamente radicato della

1) G. Carocero, Logo ¢ Dialogo, Milano, Ediz. di Comunita,
1950, pp- 37 € 42. ' '
%) Cfr. Capitolo III, par. 5.



discussione democratica e dell’azione collaborativa, v'.
appunto una distanza cosi grande che solo gli sforzi con-
giunti degli educatori e dei politici possono tentare di
- colmarla ).

'} Giacché nel presente capitolo si & fatta larga parte alle critiche
che rimproverano a Dewey la negazione di ogni «valore assoluto »,
¢ interessante notare che, giusta quanto metteva in luce Lamberto
Borghi nel suo 7. D. e il pensiero pedagogico contemporaneo negli Stati Uniti,
la stessa sinistra libertaria americana a sfondo sia naturalistico (com-
posta fra I’altro di non pochi seguaci di D.), sia religioso, mosse a
Dewey proprio quella stessa accusa. Personalmente ho I’impressione
che si tratti di posizioni inconsciamente nostalgiche dei valori religiosi
e positivi abbattuti, nostalgiche spesso proprio per eccesso di iceno-
clastia. Ma la discussione sarebbe troppo lunga; comunque rimando
il lettore al citato volume di Borghi, che contiene fra [’altro notizie
assai iInteressanti circa l’influsso esercitato in America dal pensiero
filosofico, pedagogico e politico di Dewey e circa le reazioni da esso
incontrate, anche a proposito della posizione « interventistica » assunta
dal filosofo durante le due ultime guerre mondiali.



NOTA BIO-BIBLIOGRAFICA

John Dewey nacque il 20 ottobre 1859 a Burlington, cittadina del
Vermont, U.S.A., da modesta famiglia; i suoi ascendenti, artigiani, agri-
coltori, commercianti, da ormai sette generazioni erano trasmigrati dalle
isole britanniche nella Nuova Inghilterra. Studid alla locale Universita
del Vermont, conseguendovi il degree nel 187¢9. Comincid subito a inse-
gnare in scuole medie ed elementari, ma nel 1882z, ottenuto un prestito
da una parente, poté iscriversi alla « John Hepkins University » di Bal-
timora dove ebbe per maestri Stanley Hall e I'hegeliano G. S. Morris e
dove si laured nel 1884. La sua carriera di docente universitario si inizia
e si svolge per molti anni negli stati del Middle West (Michigan 1884-1887,
Minnesota 1888, Michigan 1889-1894, Chicago 1894-1go4) ¢in umna societa
dove permanevano ancora tracce della vita di frontiera e che andava ancora
creanndo pazientemente il suo proprio futuro » e cid contribuisce ad orien-
tare il suo pensiero verso ¢il tema dell’intelligenza creativa, delle idee
considerate come ipotesi per la ricostruzione della vita e della socicta »
(Irwin Edman). Gli elementi etici della tradizione puritana a sfondo libe-
rale e umanitario (di tipo ¢ congregazienalista ») assorbiti a Burlington,
il senso dell’unitd organica del reale che gli viene da Hegel e i fermenti
di rinnovamento sociali di tipe populista e socialista con cui viene a con-
tatto nel nuovo ambiente, vanno fondendosi cosi, con I'aiuto della bio-
logia evoluzionista e della psicologia dello Stanley Hall e soprattutto
del James, in una concezione dinamica della realta umana e naturale,
dove l'iniziativa e l’intelligenza sono fattori di continua riorganizzazione
dei rapporti wvitali, in forme di progresso tecnico e sociale che non pos-
sono sussistere veramente che rinnovandosi.

II decennio di Chicago segna la piena maturazione della personalita
filosofica del Dewey; da un lato egli delinea e sviluppa il suo ¢« strumen-
talismo » logico (fondando cosi la gloriosa tradizione di indagine collabo-
rativa in campo logico della cosiddetta « Scuola di Chicago »), dall’altro,
coerentemente al sue profondo interesse per gli aspetti evolutivi e per
quelli sociali del pensiero, si @edica attivamente alla pedagogia, aprendo
nel 1896 quella ¢ Scuola elementare dell’Universita di Chicago » che segna
una data nella storia dell’attivismo educative. Di valido aiuto, .soprat-
tutto in quest’ultima impresa, gli ¢ la moglie Alice Chipman, che era stata
sua allieva e che aveva sposato nel 1886 (dei sei figli nati da questo ma-
trimonio, due dei tre maschi morirono prematuramente; pitl tardi Dewey
adottd un fanciullo italiano, di nome Sabino e successivamente due bimbi
belgi, orfani dell’ultima guerra).



Nel 1904 il Dewey si trasferi alla ¢ Columbia University » di New York,
sembra per divergenza di vedute con gli organi direttivi dell’Universita
di Chicago circa la scuola sperimentale. Nella nuova sede, oltre ai corsi
regolari nel Dipartimento di Filosofia, ebbe occasione di tenere corsi e
conferenze nel Teachers Coliege di quell’Universita (qualcosa come la no-
stra Facoltd di Magistero, ma a un livello post-lauream) e di influenzare
profondamente gli orientamenti pedagogici della stessa e dell’annessa
scuola sperimentale intitolata a ¢ Horace Mann », pioniere americano
dell’educazione popolare. Rimase come professore ordinario alla « Colum-
bia » fino al 1929, anno della sua « giubilazione », che fu occasione di im-
ponenti manifestazioni di stima e di affetto in onore del settantenne filo-
sofo. Le manifestazioni si ripeterono su piu ampia scala, in America e
fuori dell’America, nel 1939 e nel 1949. All’epoca della sua giubilazione
Dewey era assurto ormai a fama mondiale, non solo e non tanto per le
sue qualita di filosofo, quanto per la diffusione che avevano avuto 1 suoi
principii pedagogici, per la spregiudicatezza e la modernita delle sue idee
sociali e politiche, per il suo intervento in molte polemiche scottanti.
Aveva compiuto numerosi viaggi in Europa, in Cina, in Giappone, in
Turchia, in Russia, aveva partecipato alle polemiche sulla Societa delle
Nazioni e sul pacifismo, si 2ra battuto in ogni occasione per una politica
americana interna ed estera veramente democratica. La sua gia vastis-
sima produzione annoverava volumi di grande impegno speculativo, fra
cui Democrazia ed educazione (1916), Saggi di logica sperimentale (1917),
Ricostruzione filosofica (1920), Natura e condotta wmana (1922), Esperienza
¢ natura (1925), per non dire delle moltissime opere minori, dei moltissimi
saggi ed articoli di svariata natura, spesso ristampati a formare grossi
e densi volumi.

Tuttavia, fu proprio quando ¢andd a riposo » che, libero ormai dagli
obblighi accademici, Dewey non soltanto poté occuparsi anche piu atti-
vamente di politica e di problemi sociali, ma poté intensificare la sua stessa
attivita scientifica. Videro fra l'altro la luce in quel periodo due opere
poderose, I'una dedicata ai problemi estetici, Valtra a quelli logici, ana-
lizzati in forma notevolmente pil ampia e sistematica che in passato:
Arte come espevienza (1934) e Logica, teoria dell’indagine (1938).

La sua attivitad politica non ebbe minore importanza: nel 1929 fu tra
i fondatori della & League for Independent Political Action», ne riusci
anzi eletto presidente e guidd un’attiva campagna giornalistica per la
creazione di un « terzo partito » a tendenza progressista (cid che contri-
bui fortemente a stimolare il partito democratico a muoversi nella stessa
direzione come avvenne nell’era rooseveltiana). Nel 1937 interruppe la
stesura -della Logica per accettare la presidenza del comitato d’inchiesta
formatosi per veder chiaro nelle strane risultanze dei grandi processi ¢ epu-
rativi» di Mosca, e in particolare nelle accuse mosse a Leone Trotsky,
esule nel Messico. Gli fu subito rivolto linvito a fare un nuovo viaggio
in Russia per rendersi conto dei progressi compiuti da quel sistema sco-
lastico nei dieci anni trascorsi dalla sua precedente visita. Ma non si lascio
. distogliere dal suo. nuovo compito: dopo lunghe e accurate indagini, che
comportarono anche un vizggio nel Messico, poté riassumere i lavori della
commissione con una relazione ove Trotsky venne dichiarato enon col-



pevole » dei delitti addebitatigli dai sovietici (ma in seguito raffreddera
gli entusiasmi dei ¢ trotskisti » esultanti, dichiarando che le filosofie sociali
di Trotsky e di Stalin avevano assai piu in comune fra loro che non con
i principii di una sana democrazia progressiva e della libera ricerca scien-
tifica). Nel 1941, quando Bertrand Russell col quale aveva avuto lunghe
polemiche filosofiche, venne allontanato, dopo una furibonda campagna
diffamatoria seguita da un intervento della magistratura, dall’insegna-
mento presso il College della citta di New York, e cid a causa dei suoi scritti
di etica sessuale, ne prese clainorosamente le difese.

Continud nel frattempo i suoi studi e le sue ricerche particolarmente
in campo logico. Aveva infatti collaborato, contemporaneamente alla
pubblicazione della Logica, all’opera collaborativa di metodologia delle
scienze e metodologia generale intitolata Emnciclopedia Internazionale ds
scienza unificata, e prevalentemente orientata in senso ¢ neopositivista ».
L’esigenza di chiarire a fondo le ragioni del suo dissenso dal neopositi-
vismo lo indusse a scrivere, parte da solo parte in collaborazione con Arthur
B. Bentley, i saggi poi raccolti nel volume The Knowing and the Known
(1949), che ebbero vasta risonanza malgrado siano di lettura piuttosto ar-
dua; in tale occasione egli introdusse il termine ¢ transazione » ad indicare le
interazioni -vitali, che non avvengono fra entitd precostituite ma sono in
qualche misura costitutive delle entita stesse (il termine ebbe larga fortuna
in seguito fra psicologi e sociologi). Quando mori a g3 anni, il 1 giugno
1952, era ancora una delle massime menti creative del mondo filosofico
americano.

La figura fisica e 1 modi esteriori di Dewey non erano quelli piix comuni
in un intellettuale: alto, forte, dinoccolato, con 1’aspetto un po’ rude di
un campagnolo del Vermont, aveva voce strascicata e monotona, e non
indulgeva a nessun mezzo oratorio per tener desta l’attenzione. Era molto
distratto e straordinariamente modesto e affabile con tutti, capace di
prendere appunti di quel che gli si osservava in una conversazione occa-
sionale. Il suo modo di scrivere & personalissimo, ma spesso duro e faticoso,
e cid, secondo che egli stesso afferinava, per lo sforzo di rimanere aderente
al reale e di non lasciarsi trascinare dai lucidi schemi dialettici, ai quali
sarebbe stato per sua natura inclinato. Era ¢ maestro» fino in fondo al-
I’anima: la teoria e la pratica dell’insegnamento hanno rappresentato
per sua stessa dichiarazione il fattore polarizzante intorno al quale si
sono organizzati 1 suoi molteplici interessi; la ¢ comunicazione » che egli
considera come una sorta di somma categoria spirituale, & stata per lui
costante ed umile pratica di vita: i suoi scolari hanno avuto, per quasi
due generazioni, la rara esperienza ¢ di udire un uomo pensare creativa-
mente mentre fa lezione » (Sidney Hook).

Non abbiamo nominato che una minor parte dei volumi pubblicati
da Dewey, e quasi nessuna delle numerose raccolte di saggi, per non dire
degli articoli sparsi, e delle numerosissime traduzioni in tutte le principali
lingue del mondo. Ormai anche in Italiano sono state tradotte tutte o
quasi le opere principali, e qualcuna delle opere minori (si consultino al
riguardo i cataloghi degli editori: La Nuova Italia, Laterza, Einaudi,
Mondadori, Paravia e Marzocco),



Una bibliografia completa degli scritti e delle traduzioni fino al 1939
& costituita dal volume di Mirtox HALsEy THomas, 4 Bibliography of
John Dewey, New York, Coltmbia University Press, 2* ed. 1939 (1% ed. 1929).

Per gli scritti posteriori al 1939 si veda la bibliografia nel volume
pubblicato a cura della ¢ Rivista Critica di Storia della Filosofia» su I
pensiero di John Dewey (scritti di Abbagnano, Banfi, Borghi, Branca-
tisano, Cafaro, Dal Pra, Formaggio, Geymonat, Onufrio, Preti, Reina,
Vasa, Vegas, Visalberghi}, Milano, Bocca, 1952.

Sul pensiero pedagogico di Dewey i contributi italiani pit importanti
sono rappresentati dai due volumi di Lamserro BoRreHI, John Dewey
e il pensiero pedagogico contemporaneo negli Stati Uniti e L'ideale educativo
di Jokn Dewey (editi ambedue da « La Nuova Italia »). Il volume di GiNo
CoraLrro, La pedagogia di Giovanni Dewey (Torino, S.E.l, 1950) pud
essere utile per I'ampia esposizione delle opere deweyane di maggior ri-
lievo pedagogico, quasi tutte perd ormai tradotte in italiano. 11 volumetto
di Sercio HESSEN, La pedagogia di John Dewey (Roma, Avio, 1958) costi-
tuisce un utile, ma assai parziale orientamento critico.

Sulla filosofia di John Dewey i contributi italiani di quest’ultimo de-
cennio SONO assai numerosi e spesso importanti. Qui basti ricordare il nu-
mero recentemente dedicato a Dewey dalla ¢ Rivista di Filosofia» (n° 3
del 1960) e contenente le relazioni tenute al Convegno di studio organiz-
zato dalla stessa rivista a S, Margherita Ligure nel centenario della nascita
del filosofo americano,



APPENDICE

OLTRE LA SCUOLA ATTIVA?

Come tutto cid che nasce per forza propria, in modo
vario e libero, spontaneo e disordinato, la scuola attiva
non & una chiesa ¢ non ha dogmi né depositari delle sue
verita; non ha neppure prevenzioni di sorta né spirito
esclusivistico. Essa affonda le sue radici nelle strutture so-
ciali, nelle vive esigenze, negli orientamenti originali della
cultura del nostro secolo; € una giovane vegetazione rigo-
gliosa che ha saputo succhiare la sua linfa dai terreni pit
diversi: ogni valido indirizzo di pensiero vi ha contribuito
in qualche modo e in qualche misura. Non ha mutato il
mondo e neppure ha, per ora, trasformato radicalmente la
scuola nel suo complesso; da un lato ¢ bene che sia cosi,
perché soltanto le innovazioni che nascono da convinzioni
largamente condivise e debitamente maturate possono in-
nestarsi senza danno su di una tradizione che sarebbe
sciocco disperdere; d’altro lato, giacché la scuola attiva
esprime esigenze piu vaste di quelle cui puo rispondere una
« riforma » scolastica, non potrebbe tradursi in norme e re-
golamenti prima che quelle esigenze si siano anche altri-
menti affermate, pena 'inaridimento in un nuovo forma-
lismo. Continuando nella prima similitudine, vorremmo
dire che finché non vi saranno opere radicali di bonifica
soctale, quella vegetazione a stento potra estendersi; ma
intanto essa vive. Questo fatto non ¢ soltanto un fatto, ma



._138__.

rappresenta anche un impegno per tutti coloro che cre-
dono in un migliore avvenire della societa e della scuola.

E strano che, cosi stando le cose, gia si levino autore-
voli voci ad ammonire che bisogna andar « oltre la scuola
attiva ». Forse si vuol dire che occorre una maggior coe-
renza dottrinale, si da permettere un lavoro pit armonico
e concorde? Potrebb’essere una giusta esigenza: noi siamo
di quelli che affermano che il termine «scuola attiva» ¢
generico e nasconde qualche equivoco e qualche pericolo;
ben vengano dunque le nuove formulazioni e magari le
nuove denominazioni. Anche se falliranno nell’intento di
realizzare una maggiore unita in un cosi vasto e vario
movimento, potranno portare qualche utile contributo, si
da arricchirlo ulteriormente. Purtroppo invece, sol che si
osservino i criteri e gli intendimenti di coloro che oggl
adottano quel motto, ci si accorge che sarebbe pericoloso
nutrire consimili illusioni.

L’attivismo pedagogico, che pure ¢& il pill vasto e tolle-
rante dei movimenti, ha anch’esso le sue incompatibilita:
da tutto pud trarre alimento, salvo che dallo spirito di
tlliberta, comunque mascherato. Non basta dichiarare che
non si vuol tornare indietro, che non si vuol rinunciare
alle conquiste che la pedagogia nuova ha effettuato, che
si desidera al contrario procedere pit oltre, armonizzando,
integrando in piu vaste sintesi quanto vi pud essere in
quella di parziale e insufficiente. Queste sono belle parole,
¢ puramente eufemistica ¢ l’espressione «oltre la scuola
attiva ». Senza dubbio, essa rappresenta un abile sfrutta-
mento del vezzo tutto idealistico del «superamenti», e
non ¢ privo di una certa ironia il fatto che oggi vi si faccia
ricorso proprio da parte cattolica. Ma il significato effet-
tivo della formula sembra sia questo: secondo i suoi propu-
| gnatori oltre la scuola attiva, fenomeno contingente e tran-



— 139 —

seunte, si ritrova la vecchia filosofia perenne, si ritrova
sopratutto il dogmatismo e lo spirito di autoritd cui i cat-
tolici sembra non possan proprio rinunciare.

Uno dei pitt combattivi paladini di un siffatto « rinno-
vamento » & il prof. Aldo Agazzi 1). Per lui, come per il
Casotti 2), la scuola attiva ha un «vizio capitale »: ’impo-
stazione naturalistica, da cul discenderebbero 1’individualismo,
il determinismo e lo psicologismo. E facile giocare sull’ambi-
guita del termine naturalismo, che talvolta non si distingue
quasi da materialismo (per es. nell’uso polemico che ne
ha fatto I’idealismo italiano) ; si noti perd che, come affer-
ma esplicitamente il Casotti, il padre del naturalismo che
essi criticano, sarebbe J. J. Rousseau 2)., Allora il termine
naturalismo non & pitt da prendersi nel senso di un quasi-
materialismo, che riduca acriticamente il piu alto al pil
basso, lo spirituale al corporeo, bensi come impostazione
che afferma una continuitd naturale senza salti e spacchi
e dualismi — senso questo che & certamente inviso al pla-
tonici di ogni risma, ma non per le ragioni per cui anche
noi consideriamo legittimo combattere il materialismo.
Tale ¢ ad esempio il naturalismo di John Dewey, che
per comune riconoscimento fu assal pitt decisivo per lo
sviluppo della pedagogia attivistica di quel che non sia
stato 1l pili ingenuo naturalismo generato in taluno dal-
’abito stesso delle scienze biologiche. Il naturalismo umani-
stico del Dewey, secondo che esso stesso lo qualifica, non
solo non ha nessuna parentela col materialismo (la polemica
sua e degli altri neo-empiristi contro il materialismo ultimo

1) Cfr. A. Acazz, Olire la scuola attiva, in « Supplemento Pedago-
gico di Scuola Italiana Moderna », serie X, 48-4g, I, pp. 28-35.

2) M. Casorri, La Scuola Attiva, La Scuola ed., Brescia, 194I,
PP- 93 s88-
%) Ibidem, p. g5.



grido, quello dialettico, & ancor oggi uno dei motivi pil
interessanti della pubblicistica filosofica americana), ma
non ha neppure risparmiato, nelle sue critiche, e individua-
lismo e determinismo e psicologismo, che furon anzi fra i
suoi bersagli preferiti. Del resto non & tanto per quelle
pretese implicazioni che il naturalismo non gode le sim-
patie dei cattolici, bensi per aver esaltato la spontaneita
del fanciullo al di sopra di qualunque autorita saccente; per
esso, dice I’Agazzi, «il fanciullo diviene quello che deve
diventare, tutto da sé», e «il maestro, quanto all’essenza
dell’educazione, & un di pilt» ecc. ecc. Ci sono state delle
esagerazioni in questo senso, da parte dei fautori della
scuola attiva? Senza dubbio. Anche noi, come mostra
spesso di fare I’Agazzi, amiamo indicare in Sergio Hessen
equilibrato critico di molte unilateralitad e di molte pose
anarchiche, che perd, aggiungiamo, son passate di moda
da tempo senza che la fortuna dell’attivismo ne risentisse.
Anche noi abbiamo il massimo rispetto per il maestro —
ma soltanto per il maestro che & a sua volta rispettoso senza
infingimenti della libertd degli alunni, e che impara con-
tinuamente da loro non meno ch’essi da lui, giacché pe-
netra sempre meglio la complessa e mobile varieta dei loro
interessi, si da saper meglio appagarli. Il che non significa
affatto che il maestro debba rendersi schiavo di fanciulle-
schi capricci, giacché il capriccio non ¢ che un interesse
deviato e scoordinato in puntuale effervescenza, che, co-
m’¢ prassi intuitiva di madri ed educatori, va vinto fa-
cendo ricorso ad altri pilt normali interessi positivi e non
gia a quello puramente negativo e negatore di ogni ulte-
riore sviluppo, ch’¢ la paura della punizione. L’educatore
deve intervenire di continuo, e non solo nei conifronti di
volontd capricciose € malsane, ma in genere stimolando
abilmente le attivita aperte, suscitatrici di ulteriori interessi,



g

— 141 —

a preferenza di altre che non hanno sbocco fecondo — ¢
cid semplicemente perché egli anticipa conseguenze e risul-
tati che il fanciullo non vede ancora, ma che imparera
ad apprezzare entro un ragionevole lasso di tempo. In
Democrazia e Educazione la natura di quest’intervento ¢ lar-
gamente chiarita nel predetto senso; né il Dewey, né altri,
salvo pochi sconsiderati alla Wyneken, si sono mai so-
gnati di negarne la legittimita, intesa che sia nei suol retti
termini.

Ma, da quanto s’¢ detto, una cosa emerge chiara, che
quest’attiva interazione & posta in essere per lo scolaro,
non per il maestro né per veruna altra autorita; il mira-
colo educativo ¢ esso stesso autorita a se medesimo. Nulla
percio di piu antitetico agli ideali non soltanto della scuola
attiva, ma di qualunque scuola degna del nome, del con-
siderare ’alunno anziché un centro di libere attivita, un
essere cui la libertd debba venir donata dall’esterno, rom-
pendo la scorza che gli avrebbe concrezionato intorno non
so qual male, o maledizione, originari. Eppure & proprio
questa la concezione dell’Agazzi: «il fanciullo non ha li-
berta, ma vi ¢ destinato e ad essa dev’esser guida autorita
liberatrice, sicché in educazione sta Vautorita per la liberta, il
governo ¢ la disciplina per I'autogoverno e ’autonomia »
(p. 33). Questo passo di colore oscuro diventa chiarissimo
se si riflette che per tutte le concezioni autoritarie libero &
solo colui che si comporta, senza bisogno di ulteriori in-
terventi troppo costanti, secondo la legge che l’autorita
ha imposto: ecco in che modo il fanciullo che non ¢ libero
ad un certo momento diventa libero, per graziosa conces-
sione. La scuola attiva sembra abbja il sommo torto di
dimenticare «pel fisico il morale, per lo psicologico lo
spirituale, per la terra Pinfinito, per il temporale I’eterno,
per il relativo l'assoluto» (ivi), mentre invece autoritd



[iberatrice, che evidentemente sprizza assoluto da tutti i
pori, e che deve rompere le catene che tengon legate le
giovinette anime nella caverna dei sensi, non pud certo
lasciar loro libertd di muoversi durante una cosl delicata
operazione — tanto & per il loro bene!

Questa rifrittura d: platonismo oggi si chiama « educa-
zione integrale ¢ armonica », € persino « umanesimo integrale ».
Per comprendere meglio lo spirito che I'informa, sara op-
portuno leggere e meditare questo caratteristico passo del
Dévaud, autore quant’altri mai considerato ed esaltato
dall’indirizzo pedagogico di cul ci occupiamo: '

« I bambini, se fossero nati nel puro stato d’innocenza,
dicono i teologi, proverebbero il desiderio di sapere man
mano che i loro sensi e la loro ragione si apre; sarebbero
portati verso la scienzz con quella spontaneita di cui fanno
un gran parlare i partigiani della scuola attiva; in tal caso,
la loro pedagogia sarebbe perfettamente adeguata alla
realtd. I nostri allievi nascono invece feriti dal peccato
originale. Non solamente essi non sanno quello che & loro
necessario, ma si compiacciono della loro ignoranza e lo
studio della scienza, non appena sembra loro poco attraen-
te, non appena richiece un po’ di sforzo, divien loro repu-
gnante. E un’infermita da cui bisogna guarirli. Ma i rime-
di sono raramente accettati senza una certa costrizione,
tanto nei piccoli che nei grandi. La volonta infantile, an-
cora troppo debole, richiede percid I'aiuto di una volonta
piu forte che venga dal di fuori, come incitamento e co-
mando a dominare la pigrizia. Per liberare [’allievo dal
male dell’ignoranza, bisogna pure, e abbastanza spesso,
scuotere delle inerzie, stimolare delle lentezze, azionare
Iiniziativa. L’autorita, in quanto imperativa e, se neces-
sario, coercitiva, difende 'uomo civile quale dovra essere
lo scolaro a vent’anni, contro il piccolo «selvaggio» che



¢ tutt’ora; essa ¢ un servigio; & opera d’amore; ¢ libe-
razione » 1),

Giansenismo? Il Casotti, che teorizzza anche lui, ben
pill ampiamente e con dovizia di sottili distinzioni scola-
stiche, le conseguenze che la pedagogia cattolica deve
trarre dal dogma del peccato originale, vuol mostrare il
gran distacco che c’¢ fra giansenismo ed ortodossia ?). Se
abbiamo ben capito, la differenza sta in cido: che mentre
per il giansenista tutto cid che non ¢ illuminato della viva
fede ha natura peccaminosa, per i cattolici ortodossi i figli
d’Adamo, anche dopo il battesimo, mantengono esatta-
mente quella misura di «indebolimento della volonta » e
di «tendenze disordinate» che giustifica gli interventi
autoritari; vale a dire: « peccatori si, ma solo se non ci
danno retta ». L’attitudine di coloro che detengono I’auto-
rita liberatrice, a preservare il docile allievo dal peccato non
pud naturalmente esser messa in alcun modo in dubbio.
Ma ¢ proprio I'aver nutrito questo dubbio, ’aver profes-
sato questo senso di umilta, che in qualche misura rendeva
i giansenisti spiriti moderni di fronte al pretenzioso feuda-
lesimo spirituale della Chiesa.

Del resto, secondo il Casotti, la teoria del peccato ori-
ginale avrebbe ricevuta una « bellissima sperimentale con-
ferma » dalla.... psicoanalisi 8). E strano: a nostro giudizio,
se la psicoanalisi ha un merito di gran portata pedagogica,
esso sta proprio nell’averci mostrato I'importanza anche
delle primissime esperienze infantili ed in genere i pericbli
degli interventi autoritari; quanto poi alle predisposizioni

1) E. Divaup, Per una scuola attiva secondo I’ordine cristiano, La Scuo-
la ed., Brescia, 1940, pp. 365 sgg.

2} CasorTI, op. cit.,, pp. 56 sgg.

8) Ibidem, p. 65.



che anch’essa ammette, esse son di natura patologica ed &
per lo meno ingenuo assimilarle ai residui postbattesimali
del peccato originale. Vero & che nella letteratura psico-
analitica, non escluso lo stesso Freud, vi sono genericita
ed ambiguita che si prestano ad essere sfruttate, che i cat-
tolici sfruttano ampiamente quando, ad esempio, insistono
sugli impulsi peccaminosi cui andrebbe associata, in via
primaria, ogni sorta di nudita. Ma questo ¢ un altro di-
scorso, che ci porterebbe assai lontano. Cid che qui im-
porta ¢ di mostrare come questo pessimismo « moderato =
sia ben altrimenti pericoloso, sul piano pedagogico, che
non il pessimismo radicale di Giansenio e di Lutero.
Che pero 'ortodossia cattolica sia inconciliabile con 1l
vero spirito della scuola attiva, noi non ci sentiremmo di
affermare. Lambruschini era cattolico e ci sembra che gli
attuali propugnatori della «scuola integrale » non mettano
in dubbio la sua ortodossia, anzi amino considerarlo un
loro precursore. E invero in Lambruschini ¢ pil ancora
in Capponi lispirazione religiosa si traduce in un vero
attivismo cristiano: la differenza tra essi e gli odierni « inte-
gralisti » sta in cid, che questi secondi hanno un concetto
tutto intellettualistico e vaticanesco delle veritd religiose.
1’Agazzi usa una formula, centralita dell’ Amore (sostitutiva
della centralitd del maestro, o dell’allievo, o del metodo,
o del programma, ecc.) che non esito a definire assai bella,
come non esito a riconoscere che la Chiesa Cattolica ha
trovato (e sperabilmente ancora trovera) qualche grande
educatore che nell’amorosa abnegazione ha superato le
strettoie del confessionalismo. Il che non toglie che il
carattere confessionale pressoché apertamente dichiarato
dell’indirizzo di cui ci occupiamo non debba preoccupare,
giacché non ¢ sulle eccezioni che si puo far conto; la stessa
formula dell’Agazzi pud ispirarci poca fiducia, dopo quan-



to si & esposto, e se si tiene presente che Pintellettualismo
pili piatto, il platonismo mondanizzato solo per cid ch’e
tradotto in prona obbedienza alle «gerarchie», & sempre
in agguato. «.... L’attivitd del maestro in classe ¢ ordinata
all’alunno, ma quella dell’alunno & ordinata al vero» dice
il Dévaud 1), ed il vero & pur sempre € in tutti 1 campi
quello enunciato da «la Chiesa attraverso la voce della
sua gerarchia », e cid naturalmente anche nel caso di que-
stumanesimo integrale, come un altro dei suoi assertori,
PAgosti, si fa scrupolo di precisare ).

La conclusione pud essere una sola: qualunque uso si
faccia, con tale spirito, delle tecniche della scuola attiva,
non solo non si supererd la scuola attiva, ma si tornera
indietro, rispetto ad essa ed in genere rispetto all’ispirazione
liberale della pedagogia moderna. Invano il Casotti, di-
scutendo i trenta punti del Ferriére %), mostra di approvar-
ne la maggior parte: li approvasse anche un fofo, ne rea-
lizzassero anzi in qualche «scuola integrale» di nuovis-
sima istituzione.... 31 su 80, si rimarrebbe tuttavia agli
antipodi della vera scuola attiva, che non si esaurisce 1n
un elenco pit o meno esteso di caratteristiche necessaria-
mente estrinseche, ma & anzitutto esigenza profonda e
problema vivo di un mondo che, se vuol battere le strade
della liberta e della giustizia, deve ad esse autoeducarsi,

1) 0p. cit.,, p. 367.
®) M. Acostl, Tendenze integrali della pedagogia in Italia, in « Suppl.
Pedagogico di Scuola It. Mod.», X, 1048-49, p. 38, nota I.

%) 0p. cit., pp. 37-55. L trenta punti del Ferriére sono contenutl
in una sua prefazione al volume Une école nouvelle en Belgique, di A. Faria
pe Vasconcrrros, Neuchétel, Delachaux et Niestlé, dove, per ecsser
stata scritta nel 1915, non si usa ancora il termine Scuola Attiva, bensi
quello di Scuole Nuove. Forse Pierre Bovet non ci ha reso un servizio
introducendo Pespressione « scuola attiva » — il motto « oltre le scuole
nuove » sarebbe stato pit chiaro, ché il termine nuovissime suona giu-
stamente ironico!



respingendo ogni concezione che pretenda di fissarne d’auto-
rita la linea di svolgimento. In breve: molto vi sara di
discutibile nei vari esperimenti di scuola attiva, ma essi
rappresentano un’apertura feconda di sviluppi verso ’av-
venire; nella cosiddetta «scuola integrale » risentiamo im-
placabilmente presente quel che di chiuso e soffocante
che fece odiare al Manzoni le cattolicissime scuole da lui

frequentate.



INDICE DEI NOMI

Abbagnano N., 19 n., 35 n., 136
Agosti M., 1453.

Agazzi A., 139, 140, I4I, 144.
Aristotele, 49 #., 56, 1071,
Auletta G., 138.

Banfi A., 136.

Bentley A. B., 135.

Bergson Ii., 108.

Boon G., 44 n.

Borghi L., 14 #n., 36 #., 63 7., 777,
136.

Bovet P., 10 n., 145 #.

Biihler K., 23 #.

Cafaro F., 136.

Calogero G., 6 n., 37, I3I.
Campanella T., 130.
Capponi G., 119, 144.
Casotti M., 139, 143, 145.
Chipman A., 133.

Claparede E. 12, 44,45, 46 n., 81 n.
Codignola E., 10 #., 14 0., 36 7.,
6o n., 63 n., 77 1., 46, 99 n.
Cohen M. R., 33 n.
Corallo G., 14 #.,

106 ., 114 1., 136.
Croce B., 16, 31, 112, 113, I20.

53 #., 69 #M.

Dal Pra M., 136.

De Bartolomeis F., 120 n.

Decroly O., 12, 44.

Demostene, 103.

De Ruggiero G., 2z 7., 35%., 112,
113, 128 0.

Dewey Evelyn, 91 .

Dewey John, passim,

De Sanctis F., 119.

Dévaud E., 145, 146 #., 148.
Di Laghi G., 12 #n., 86 n.
Duprat E., 107.

Edman I., 119 7., 133.

Egesia (cirenaico), 50.

Emerson R. W., 53, 55.
Enriques Agnoletti E., 29 #., 48 n.
Epicuro di Samo, 50.

Eschilo, 103.

Faria de Vasconcellos A., 148 7.

Ferriére A., 10 #., II #., 13, 42 %,
44, 45, 91 7., 145.

Findlay J. J., 102 %.

Formaggio D., 136.

Gabelll A., 119.

Gentile G., 16.

Geymonat L., 136.
Giansenio, I44.

Gillio-Tos M. T., 107, 114 %.

Hall S. G., 91, 133.
Hamaide A., 44 n.

Hegel G. F., 12, 21., 135.
Hessen S., 108-111, 115, 136.
Hook S., 135.

Huxley T., 4 n.

James W., 4, 16, 29 ., 133.

Kant 1., 16, 17.
Kerschensteiner G., 13.



_148_

Keyserling H. de, 2z n.
Kilpatrick W. H., go n.

Lambruschini R., 147.

Lenin (V. Uljanov detto), rig4.

Lombardo Radice Giuseppe, 14,
110, II2.

Lombardo Radice Lucio, 116, 117,
130 #.

Longfellow H. W., 36 #,

Lucrezio Caro, 103.

Lutero, 147.

Lysenko T., 8.

Machiavelli N., 2.

Marx K., o.

Massa C., z n.

Mc Lennan J. A., 95 .
Montessori M., 128,
Morris G. S., 133.
Muirhead J. H., 5 %.

Ormmero, 103.
Omodeo A., 113,
Onufrio S., 136.

Papini G., 16.
Peirce C. S, 4, 5n., 15, 17, 32 #n.
Pestalozzi E., 86.

Platone, 6, 101, 112, 130.
Preti G., 114, 115 #., 136.
Prezzolini G., 16.

Ratner j., 3 #.

Reddie C., 10 .

Reina E., 136.

Rousseau J. J., 6, 11, 40, 57, 96,
130, I39.

Russell B., 13s.

Schneider H, W., 1.
Scisc’kin A, F., 8 #., 114.
Socrate, 130.

Spirito U., 107.

Stalin G., 135.

Tacito, 103.
Thomas M. H., 136.
Trotsky L., 1 n., 8, 114, 134, 135.

Vasa A., 136.
Vegas F., 136.
Visalberghi A., 136.

Wallenrod R., 77 #n., 90 %., 92 m.,
Watson J., 5 n.

Wintsch J., 23 n.

Wyneken G., 144.

Stampato presso la tipografia TEG Bologna - settembre 1976

 ORY = N M e 0 i et et et et AN NPT e = Mt D M e P A e M S P Y el e | e AN A AR

= Ny Mt

L TN

~



EDUCATORI ANTICHI E MODERNI

1 JEAN-JACQUES ROUSSEAU, Emilio. xxx
ristampa L. 1800

2 RAFFAELLO LAMBRUSCHINI, Conferenze
religiose e preghiere inedite. Esaurito

3 HENRY BREMOND, Il fanciullo e la vita.
Esaurito

4 JOHANNES PRUEFER, F. Froebel. Esau-
rito

5 HEINRICH PESTAL0ZzI, Madre e figlio.
X ristampa L. 1200

6 GEORGES DUHAMEL, Trastulli e giuochi.
Esaurito

7 ARMANDO CARLINI, La nostra scuola.
Esaurito

8 B. BOSANQUET, E. BOUTROUX, E. CAIRD,
E. CODIGNOLA, G. DELBOS, V. FAZIO-ALL-
MAYER, H. HOFFDING, G. LANSON, D. PA-
RODI, B. VARISCO, Il pensiero di Rousseau.
Esaurito

9  GIOVANNI
Esaurito

10 ADOLPHE FERRIERE, L’attivita sponta-
nea nel fanciullo. virr ristampa della v
edizione rifatta L. 700

11 GIuseprPE MAzZINI, | doveri dell’uo-
mo. Nuova edizione. 1v ristampa L. 1000

12 DOMENICO - BASSI, La saggezza nel-
'educazione. Esaurito

13 GIUSEPPE LOMBARDO-RADICE, Il pro-
blema dell’educazione infantile. vrIir edi-
zione L. 1800 :

14/17 HEINRICH PESTALOZZI, Leonardo e
Geltrude:

volume I, 11 ristampa L. 2500

volume II, 111 ristampa L. 2500

volume III, 111 ristampa L. 2500
volume IV, 1iI ristampa L. 2500

18 FRIEDRICH DELEKAT, Pestalozzi. II ri-
stampa L. 4500

19 HEINRICH PESTAL0ZZI, Il canto del
cigno. 11 ristampa della v edizione. L. 3000
20 GIUSEPPE SAITTA, L’educazione del-
I'Umanesimo in Italia. Esaurito -

21 VINCENZO cuoco, Il pensiero educa-
tivo e politico. Esaurito

GENTILE, Vincenzo Cuoco.

22 GIOVANNI MODUGNO, La nuova scuola
elementare. Esaurito

23 HANS VON SCHUBERT, Istruzione ed
educazione alle origini del Cristianesimo.
Esaurito

24 vrjo HIRN, I givochi dei bimbi. Esau-
rito
25 HEINRICH PESTAL0ZZI, Come Geltru-

de istruisce i suoi figli. XIT ristampa
L. 2000

26 BERNARDINO VARISCO, La scuola per
la vita. Esaurito

27 IMMANUEL KANT, La pedagogia. X ri-
stampa L. 800

28 GAETANO cHiavaccl, Illusione e real-
td. Esaurito

29 ARISTIDE GABELLI, Il metodo di in-

segnamento nelle scuole elementari d’Tta-
lia. xvir edizione L. 500

30 DOMENICO BASSI, Saggi di educazione.
Esaurito

31 BIANCA
Esaurito

32 arGIA -puccl, Nuovo metodo d’inse-
gnamento per le scuole elementari. Esau-
rito

33 GINO CAPPONI, Pensieri sull’educazio-
ne. XII edizione L. 800

34 GIOVANNI MODUGNO, Esame dei pro-
grammi per le scuole elementari. Esaurito

35 ARMANDO CARLINI, Introduzione alla
pedagogia. Esaurito

36/37 HERMANN LESER, [l probléma pe-
dagogico:

volume I, Dal Rinascimento alla Contro-
riforma, 11 ristampa L. 3000

volume II, Da Montaigne ai Pietisti, 11
ristampa L. 3000

Per i volumi III e IV vedi i nn. 195/196

38/39 ALFrREDO sALoNI, G. F. Herbart.
2 volumi. Esaurito.

40 wMIMmMoO STERPA, L’anima della scuola
media. Esaurito

4] ERNESTO CODIGNOLA, I programmi per
le scuole elementari. Esaurito

LUSENA, La fanciullezza.






