ALDO VISALBERGHI

La -
FILOSOFIA DELLA PRESENZA
DI G. CABOGERO

ESTRATTO DALLA <« RIVISTA DI FILOSOFIA »
VOLUME XXXIX, 1948, FASC. 8

EDIZIONI DI COMUNITA



ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp





L’opera filosofica di Guido Calogero & certamente fra le pilt organiche
c coerenti del pensiero contemporaneo: se & vero che soltanto recentemente
egli si ¢ impegnato in una sintesi comprensiva dei pid diversi campi d’in-
dagine !, & pur vero che i suoi lavori precedenti, anche giovanili, contene-
vano gid, delineato in modo inequivocabile, il motivo centrale della sua
speculazione. Motivo che a titolo di anticipazione provvisoria, possiamo
individuare nella sua caratteristica posmonc di fronte alla filosofia teore-
tica: la filosoha teoretica 0 ¢ un vano gioco di specchi (che certo non ci
aiuta ad afferrare saldamente 14 fisionomia dell’'oggetto), o & una parte
della filosofia morale, un complesso di regole pratiche di buon costume
scientifico (prive tuttavia di ogni valore conoscitivo in senso preciso). For-
matosi in ambiente idealistico-gentiliano il Calogero ne ha tratto I'abito di
una consequenzialitd logica e di una agilitd dialettica non comuni (sono i
caratteri che a tutta prima pil colpiscono nelle sue opere); ma d’altronde
la concretezza di visione storica lo sorregge sempre, gli impedisce di cadere
in astrattezze, gli fornisce anzi lo strumento pilt valido di reazione ad
ogni logicismo e pertanto di sviluppo del suo assunto medesimo.

E appunto sopra i problemi della logica, particolarmente antica, che si
¢ concentrato dapprima il suo interesse. Ha indagato in due volumi che
costituiscono un assai notevole contributo agli studi sui rispettivi argo-
menti, la globalitd logico-linguistica arcaica che ¢ alla base dell'ontologismo
eleatico e la duplicitd dei motivi, da un lato Ifu discorsivité volta csscnzial-
squlsn:amcnte speculatwa (noetica), che vwono e s'intrecciano inestricabil-
mentc nell'opera di Aristotele. La sua analm, approfondita in misura non
comune anche dal punto di vista filologico, ha sin da tali opere il pregio
fondamentale di assumere coraggiosamente una posizione che pud dirsi
nominalistico-prammatista di fronte a gran parte dei tradizionali problemi
aali'loglca, senza punto insterilirsi in essa. L’apermra che permane nel
suo pensiero verso possibilita positive e costruttive si rivela ben presto di-
versamente specificata da quella genericamente neo-idealistica, e si riporta

1. G. Carocero. Lezioni di Filosofia: Vol. 1, Logica, Gnoseologia, Ontologia;
Vol. II, ktica, Guuridica, Politica; Vol. 1ll, Estetica, Semantica, Istorica; Torino,
Einaudi, 1946-48 (usciti nell'ordine: I1 - II - I).



soprattutto_alle origini_stesse dell'idealismo, a quella coscienza fichtiana
dell’esaurimento delle posizioni filosofiche meramente teoretiche e della
moraliti come centro vitale di ogni speculazione. L'idealismo e i neoidea-
lismi successivi, pit che sviluppare questo motivo, lo hanno sostanzial-
mente « annegato » in una visione che assumendo in proprio il lato meno
persuasivo della « gnoseologia della creazione » fichtiana, fini col rendere
inoffensivo il « primato » pratico kantiano in un’atmosfera di generale in-
distinzione.

_Calogero riafferma tale primato, ma ne specifica il senso e gli sviluppi
in modo nuovo e originale. La sua ultima ¢ pid ampia opera, i tre volumi
di Lezion; di Fildsofia che consapevolmente si propongono portatori di
una filosofia nuova («filosofia_della presenza », suggerisce I'autore nella
prefazione al primo volume, e vedremo in che senso quest'espressione debba
essere intesa) meriterebbe certo un pill ampio esame di quel che non possa
compiersi in questa nota. Non si tratta di un «sistema» nel senso tradi-
zionale, malgrado la classica disposizione della materia in tre volumi (nel
primo i problemi teoretici, nel secondo quelli pratici, nel terzo quelli este-
tici), e malgrado ogni volume abbia un ttolo di tre parole. In realta la
filosofia ¢ unicamente. riflessione morale, o comunque consapevolezza del

nostro_eterno_esser « presenti» a_noi stessi (vedremo come i due concetti
non riescano ad identificarsi pienamente). L'ordine della trattazione dei
diversi problemi risponde ad opportunitd pratiche, senza pretese di pas-
saggio deduttivo o dialettico dall'uno all'altro: sono tutti aspetti inscin-
dibili dell'unico problema centrale, quello della libertd e della moralitd
intese come fondatrici della sola concreta «oggettivitd », I'« oggettivita »
dell'altrui persona, che sard « persona» soltanto se il nostro rapporto ad
essa sard un rapporto educativo, csercizio d'abnegazione che sia sempre
'[;:r altro anche magistero d’abnegazione. E' questo il motivo originale che
contraddistingue, come vedremo, il moralismo attivo del C. dai moralismi
estetizzanti e raffinati che oggi ancora affollano il panorama filosofico per
opera soprattutto degli epigoni dell'idealismo, donde la definizione che
taluno ha dato della sua filosofia come « pedagogismo assoluto », anche in
relazione al fatto che l'opera in cui fu per la prima volta prospettata in
forma organica rivestiva intenti pedagogici: La Scuola dell’Uomo (1939).

Nel primo volume, Logica, Gnoseologia, Ontologia, C. sviluppa essen-
zialmente il lato negativo della sua tesi, vale a dire clgc]l'insussistcnza di
una flosofia del conoscere, che gid aveva costituito il ﬁlo conduttore di una
serie di saggi e monografic raccolte appunto sotto il titolo La conclusione
dellg filosofia del comoscere. Possiamo ricollegarci alla sua gid accennata
interpretazione aristotelica onde munirci di uno schema non troppo artifi-
ciale che ci permetta di riassumere i suoi argomenti. Egli vede nella logica
essenzialmente i due aspetti menzionati, di dianoeficita che, benintesa, non
pud avere altro significato che quello di una disciplina morale del discorso

+



intersoggettivo ¢ che nella genuina forma aristotelica era assai pill_persua-
siva che non nelle sistemazioni scolastiche ¢ nella sopravvivenze successive,
¢ di moeticitd non legata alla comunicazione (donde la sua critica al ncopb-
sitivismo), ma semplice presenza del dato concettuale, la cui «veritd» @
da intendersi ad un tempo con criterio prammatistico, in quantouéoltalﬁo
la sua capacitd di pratica concludenza pud veramente giustificarlo, ed ade-
guazionistico, in quanto la probabilitd di tale concludenza non ¢ da noi
esperibile, prima della prova dei fatti, che attraverso I'effettiva congruenza
del dato attuale con i dati del passato (cioé da noi ricordati come passati),
La pressoché ineliminabile persistenza della gnoseologia dell'a:feguazionc,
sopravvivente in forme diverse anche nella gnoseologia dell’azione (Vico
¢ Kant), ed eliminatasi nella gnoseologia della creazione (Fichte e Geniile),
ma in quanto poteva dirsi contemporaneamente eliminata la stessa gnoseo-
logia, si spiega appunto con questo fatto semplicissimo, che l'adeguazione
con gli oggetti non ¢ che il simboleggiamento ingenuo dell'unica vera_ade-
guazione di esperienze attuali con esperienze passate su cui si fonda la
possibilit "della previsione. « Questo di tanta speme oggi mi resta» do-
vrebbe “dire il cultore di discipline logiche e teoretiche, ma Calogero lo
potrebbe consolare, mostrandogli che quella « speme» non era in realtd
appuntata alla semplice certezza gnoseologica, ma variamente contesta
di motivi pratici la cui validitd permane in altra sede. Il_ponte di _passaggio,
per C., dalla concezione teoretica a quella pratica ¢ morale dclla_coscienza
¢ nel concetto di « presenza », I'unico che regga ad ogni_critica e che man-
tenga quel carattere di « trascendentalitd » che & stato dimostrato_contrad-

dittorio per ogni altro. C. ngq'_'f_i;a}:c‘g'h.‘[z_.‘brolarie origini_attual stiche, in
quanto, s'¢ detto, ascrive a*fl’ntmalfé'rfxﬁé'—soprattutto il merito di aver, sia
pure senza volerlo, eliminato il problema logico-gnoscolog'co come problema
reale, mostrando I'assurditd di ogni pretesa di assegnare norme al pensiero
e di contrapporgli qualsiasi oggetto. Vero & che I'attualismo stesso contrad-
disse a queste sue affermazioni basilari quando credette di poter parlare di
una « logica del concreto », cio¢ del « pensiero pensante », e di contrapporre
al pensiero pensante un pensiero pensato come « oggetto»: ecco perché C.
preferisce non usare lo screditato termine «attualitd », legato ormai al ri-
cordo di quclle deviazioni, ¢ neppure quello di «coscienza», anch'esso
ormai logoro per i troppi ripiegamenti su s¢ medesimo fattigli subire (auto-
coscienza, coscienza dell’autocoscienza), e ricorre invece al vocabolo « pre-
senza» (di cui nel frattempo si sono impadroniti gli esistenzialisti, ma
con significato assai diverso). « Presenza» & in sostanza 'catto » genti-
liano, ma depurato di_ogni_taumaturgico”potere, poggiante semplicemente

considerazione che nulla esiste per me che non sia contenuto nella
mia coscienza, che non sia a me presenze. Ma sul piano logico e gnoseolo-
gico questa veritd non pud darci proprio nessun aiuto, non pud farci distin-
guere il vero dal falso, né¢ dirci perché il contenuto della coscienza sia




questo o quello. Ogni pid particolare caratterizzazione di tale contenuto,
ivi comprese la singolaritd, la generalitd, ed anche la dialetticitd non pud
mai esscre fondata a priori ma soltanto empiricamente individuata e col-
. laudata con il criterio adeguazionistico-prammatico cui si & fatto cenno.
Meno persuasivo appare il suo ricorso alla «veritd di fatto» a proposito
delle matematiche. Anche il tecorema di Pitagora & « veritd di fatto», al
pari di qualsiasi veritd, anche se il vario connettersi di certe veritd con
altre fa arbitrariamente attribuire, a talune di esse, il solenne titolo di
« veritd di ragione » (p. 115). Se si pensa che la critica al convenzionalismo
neopositivistico era stata condotta poche paginc innanzi con 'argomento
che qualunque tipo di costruzione matematica si voglia effettuare « blsogna
bene che le premesse accettate rispondano ad una loro propria ed intrin-
seca necessitd » e che pertanto non pud mai considerarsi arbitraria, vien pro-
prio da pensare che al C. sia sfuggito il carattere niente affatto arbitrario
della convenzione matematica, che deve, anche per i neopositivisti, fare i
conti con la realtid, ma solo in quanto strumento pit o meno rispondente
agli scopi pratici o comunque empirici per cui ¢ impiegato, senza che esso
sia una realtd nello stesso senso. Qui sembra in veritd che la posizione
del C. oscilli fra intuizionismo ed un empirismo estremo alla Stuart Mill;
vedremo, a proposito della semantica, come il suo orientamento sia piut-
tosto nel primo senso. Comunque il « presenzialismo» del C. non pud
dirsi pid idealismo: se la presenza € la coscienza, le manca perd la capa-
citd di generare nel suo interno categorie o concetti o comunque strumenti
di ricerca: deve limitarsi a ricercare con gli strumenti che riesce umilmente
2 costruirsi con quanto la realtd gli offre.

Ma d’altra parte, come dicevamo, in questo concetto di presenza ¢ il
fondamento dell’attivitd pratica e moralé: presenzg & wvolonty. Presenza
ETessere nel presente fra passato € uturo, vale a dire fra il dato e il_possi-

bile, fra reale e ideale, & g_l_n_gl tensione, ¢ vita. Non & concepibile
pe.nsar]a altrimenti. In qucsto senso pud dirsi « veritd assoluta »: « di fatto,
ogni veritd assoluta non ¢ se non una incapacitd di pensare altrimenti»
(p. 260). Questa struttura fondamentale della presenza ci aiuta a renderci
ragione della cosiddetta ontologia i cui concetti fondamentali sono tutti
proiczioni metafisiche di suoi particolari aspetti: tali lo spazio, ipostatiz-
zazione dell'assoluta comprensivitd della presenza, ¢ il tempo, cspllcwonc
piuttosto della sua « dialetticita », vale a dire del suo essere perenne « crisi»
di passato ¢ futuro, La presqusﬂa _dunque carattere pratico, pur essendo
I'unico concetto rimasto in piedi in un’indagine volta essenzialmente a
stabilire aspetti_teoretici della realti: & naturale che C. possa concludere
che «la stessa filosofia della F ica, la filosofia del conoscere, non sia che

un aspetto (o, meglio, un assai_yarig complesso di aspetti) della filosofia
della pratica... una parte della generale filosohia della volonti ». N& deve
meravigliarci che in questo volume il rapporto fra volonta ed eticiti non

i st

-

6



e —

sla chlanto, che lcuat& sla senz altro 1dcnuﬁcata con lalu-ulsmo cd anm

a proposlto della quale néi dobbiamo escludere che altri possa_mai. pﬂnu.a-
derci del contrario ». Ne risulta un certo dualismo fra la verith della pura
presenza e la veritd morale, ma gli sviluppi di questo dualismo qui appena
accennato bisognerd ricercarli nel secondo volume.

Enca, Giuridica, Polttica riprende e precisa analisi trascendentale
della coscienza (o « presenza », nel senso ormai noto)“"FPHE”n—do il concetto
che la cornprcscn?a di reale e Possnblle, Ppassato ¢ futuro & Ia struttura fon—
"damentale di gqualsiasi volontd. Questa compresenza & mdmduata nel
« nesso pratico» che solo effettivamente pud riunire i due termini, assolu—
tamente riluttanti ad esser considerati dal semplice punto di vista di una
coscienza teoretica, donde gli assurdi unilaterali dell'intellettualismo ¢ del vo-
lontarismo, o I'inadeguata sintesi dell'attualismo per cui anche il « logo
concreto » non pud non trasformarsi di continuo in «astratto », in realtd
oggettivata e percid necessitata, priva di libertd, mentre la conirapposizione
reale & fra la temporalita del conoscere in generale e la « presenza extra-
temporale » (e dove non c'¢ tempo non ¢ causa ne necessita) della vo-
lonta, che costituisce appunto quel nesso per cui il futuro precipita nel pas-
sato, il possibile nel reale, e che cvidentemente non si potrd mai oggetti-
vare, « fenomenizzare ».

E questa, come C. stesso nota, una « deduzione negativa della liberta » :
tutto il pensiero filosofico, pamcolafrh-éntc da Kant in poi, non ne per-.
mette una diversa, e tuttavia anche ad una cosiffatta deduzione pud_essere
Opposto Pargomento “critico fondamcntalc tendente a_negare che di hbcrta
si possa mmzmque Par]arc, dato che non t": « teoreticamente conoscibile » 2.
Ma la vera «natura dialettica della volonti » sfuggc a un’obbiezione del
genere; ¢ erroneo infatti rappresentarla unto]oglcamentc, oggettivarla, farne
una «legge del divenire, che per suo conto non diviene, ma ¢»; la_ sua
cflettiva « struttura» ¢ compresenza di «passato» ¢ "« futuro», che non
sono nessun particolare « passato» e nessun particolare « futuro », ma « uni-
versali irrapresentabili», ed in tal modo non condizionano, non vincolano
la volonti e la libertd, come invece la vincolavano le vecchie dialettiche
che non erano «teorie del divenire», ma «teoric dei momenti del dive-
mre» che « non dwcngouo », di modo che in esse «qucl che si vede, ¢ si
teorizza, ¢ proprio l'esserc e la_norma, in luogo del divenirz e della li-
bertd » (passim, pag. 52 € scgg.).

La struttura della volontd non ¢ dunque condizionante, perché non ¢
« determinata » al modo in cui sono determinati gli oggetti, perché v'¢ in
essa un presente atemporale, come tale indenne da causalitd, ed indenne
dalla stessa dialettica piacere-dolore, ed in genere dal condizionamento della
passione: & quella « presenza » infatti che genera il mondo psicologico e
non viceversa. Poste cosi le cose, le vecchie distinzioni fra conoscere e




|

fare vengono a cadere, ¢ non pud pid mantenersi, secondo C., che una
distinzione di comodo per cui I'«attivitd pratica ¢ 1’attuazione del
programma, mentre lattivitd teoretica ¢ 1'esperienza della
novitan, in ambedue i casi avendosi consapevolezza e voluntarietd, ma
nell'uno contando piuttesto 'esattezza della previsione, nell'altro I'entita
delle imprevedibili novitd utili in cui ci si imbatte.

La volonti ¢ naturalmente, incliminabilmente, trascendentalmente li-
bera. «Essa ¢ la sola libertd che vuole, tutte le altrc sono 1i-
Bertd volutes, e la presuppongons; Nel-volgere I propria Tibersh 2

volere le altrui libertd si instaura la moraliti. Moralitd ¢ dunque il far sor-

gere il «tuy di fronte all'« ib');:‘m:ﬁfs_aqv fittizio, ma eflcttivo, come
valore il cui riconoscimento importa la limitazione del propriv_ambito di
fruizione del mondo per far posto a quella altrui, Questa limitazione, que-
sto sacrificio -non pud essere perd incondizionato o cieco, come quello di
un amor materno ferino che sia completa abdicazione di fronte al prepo-
tente egoismo dei figli, né pud trovare regola e misura nella reciprocity,
scadendo a utilitarismo raffinato: il limite lo deve invece trovare ®ltanto
nella posizione del «lui» accanto all'wion ed al « tu », di modo che il mio
limitarmi verso altri & limitato soltanto dal fatto che c¢i sono altri ancora
verso i quali sia io che i primi abbiame il dovere della rinuncia. 1l sacri-
ficio cio¢ non ha valore morale se non ¢ al tempo stesso educazione al sacri-
ficio. L'altruismo cosi inteso ¢ valore infinito che realizza I'universale kan-
tiano, ma al tempo stesso concreta la norma morale nell'atto specifico e
individuo, in cui il valore universale non & in contraddizione con la par-
ticolarissima ¢, come vedremo meglio in seguito, tecnicamente perfetta
elaborazione pratica.

E questo il nucleo centrale dell'etica calogeriana: le altrui persone non
sono, ma sono io che devo istituirle, Riconoscerle veramente come persone,

“tomie valori, come fini e non come mezzi delle mic azioni, ccco la_mora-

lih, Posso vivere fra gli vomini e servirmene ai mici fini egoistici: ove
faeessi cid, non li riconoscerei come uomini, anche se usassi le parale
«UOMO », « persona» ecc. per distinguere semanticamente certe mie espe-
riefize da “altre, « pietra », «cosa» ecc, Il riconoscimento effettivo prende
bensi spunto dallo speciale configurarsi di certe esperienze, da una certa
« plausibiliti ermencutica», ma & in s& un atto originale di creazione che
non ha nulla in comune con le anche sottili ricostruzioni psicologiche che
posso fare d'altrui, per servirmene opportunamente, come mi servo di ogni
altra conoscenza tecnica. La somiglianza « nella capacitd di soffrire », la
compassione & il ponte normale per l'altruismo. Llobbligatorictd dell’al-
truismo non ¢ naturalmente dimostrabile, appunto perché ¢ legge morale,
non trascendentale necessith (ed a questo puirito Ta critica che C. rivalge a
Kant coglie perfettamente nel segno).

Ponendo le altrui persone I'vomo si inserisce nel mondo degli altri




uomini, ¢ nel mondo della storia intesa come « consapevolezza del con-
saputo », «estensione al passato della comuniti morale», in cui si giunge
a «sentire gli altrui casi anche come faccenda propria, come eventi che
possono tornare ad essere i propri eventi, ¢ dei quali ¢ quindi bene acqui-
star migliore esperienza, per esser meno sprovveduti in caso di necessitd »
(pag. 225). Avvertiamo subito, e vedremo meglio in seguito, che affiora
spesso nella concezione calogeriana della storia un duplice prammatismo,
tecnico-saciologico, come nel passo citato, ed esemplaristico-cdificatorio
(«costituirsi di una socictd ideale », intesa perd in certi moment
come galleria di « modelli di vita »), e che anche I'esperienza religiosa vi appare
eccessivamente assimilata ad un esemplarismo etico,

Le premesse generali della morale calogeriana hanno poi campo di
svolgersi in tutta la loro portata nella parte che viene dedicata al diritto,
all'econom’a e alla politica. Posta I'identith fra merale e pedagogia, € intesa
la legge come « dichiarazione di volonta », nel mentre si scalza agevolmente
ogni pretesa ad una giuridicitd naturale o assoluta, che faccia a meno della
singola volontd legiferante, quest’ultima & d'altronde ricondotta alla dove-
rosith morale, affermandosi cosi chiaramente quella « strumentalitd del di-
ritto » che ¢ essenziale al tuo inserimento nella concretezza della vita spi-
rituale. Sono anche superate alcune astrattezze in cui l'autore era caduto
nel precedente volume La logica del giudice e il suo controllo in Cassazione,
dovute all’eccessivo insistere sulla « storicith » del giudizio di [atto, mentre
qui si parla piuttosto di ricostruzione storica della volontd legislatrice at-
traverso le leggi-documenti. Appare problematico, nella concezione caloge-
riana, il rapporto fra legge e consuetudine, dato il ruolo essenziale confe-
rito ad una precisa volontd legislatrice che nella consuetudine manca af-
fatto. Ma la chiave della difficoltd possiamo forse trovarla pid innanzi, nei
capitoli dedicati alla politica, quando la preminenza dell'eticiti & indiretta-
mente avvalorata attraverso una critica del contrattualismo puro in quanto

* «a fondamento di ogni consenso maggioritario deve sempre sussistere un

consenso universale ». (Lo stesso consenso universale di eflettiva esistenza
alla Jegge del legislatore o anche a particolari consuetudini immediata-
mente rispondenti al tono morale di una comunitd). Questa preminenza
dell'etica sulla politica ¢ sul diritto si estende anche al campo dell’econo-
mia, la cui natura e portata ¢ sempre determinata dalla legge, e cid mentre
la pretesa antitesi fra egwaglianza giuridica cd eguaglianza economica @
dimostrata insussistente, ¢ del pari insussistente il contrasto fra liberalismo
e socialismo, talcht nella concretezza dell’azione etico-politica 'uvomo ha il
dovere di investire i problemi nella loro complessiti effettiva, non essendo
lecito in nessun caso rifugiarsi dietro a barriere terminologiche.
Quest'unitd della pratica rischia perd di subire una nuova, meno appa-
riscente ma non meno pericolosa frattura, a causa della distinzione sulla
quale il C. crede di dover insistere fra doveroso e possibile, 1i primo, «la

9



la traduce nell’azione. Il senso del doveroso deve calarsi in quello del pos-
sibile per non restar confinato nel limbo delly sterilitd » (pag. 361). Di

possibile » (pag. 81 - ] corsivo & mio).

Sarebbe troppo lungo indicare tutte Je varie difficolt comportate dalla
distinzione fra doveroso e possibile. Merita piuttasto chiederci senz’altro:
¢ veramente legittimo distinguere quei due momenti, anche se la loro d;.
stinzione appare a turtg Prima cosi persuasiva? Evidentemente j] possibile
¢ tale in quanto non ¢ ng {] certo, né l'imposu’bilc, di modo che sembre-

affermare che la nostra volontd s appunta sempre sull'incerto suona per
lo meno strano, Eppure, con altre parole, sembra Proprio che C. tenda ad
esprimere qualche concetto de] genere, quando parla delly necessita della
previsione, ma di ung previsione parziale perche altrimenti agire non
avrebbe pid senso (p- 362), quando «azione » umana e accadimento »
naturale sono fichtianamente prospettati sullo stesso piano, con relativo
appello alla tecnica (sono infatti le difficolea tecniche che per C. separano
la volizione dall’azione), qQuando si parla di ung « scala delle difficolty .
Ma, se possibile significa incerto, non dj una scala delle difficoltd, ma dj
una scala delle probability bisognerebbe parlare, ché incerto non si puo
renderlo meno incerto mediante la nostra azione, mentre il possibile s
Pud, per la virth intrinseca di tale azione, realizzarlo Pid o meno, I
fatto ¢ che i possibile non & Ja semplice zona d'ombra delle nostre previ-
sioni, a tale possibile Per se stesso non potrebbe ma; appuntarsi la yo-
lontd. Non so se stasera pioverd, ma egualmente non posso volerlo (salvo
che per figura retorica). Ij possibile ¢, quanto meno, un particolare ambito
dell'incerto, quello delle volontd, imprevedibili non 4 causa di una nostra
ignoranza ma di una lore (sta pur da noi Presupposta) libertd. 11 pogsidife
¢ gid laltro, talvolta 1altro me dell'istante successivo o dj domani, pitt
Spesso ¢ comunque sempre ad un certo punto del Processo che assai bene

¢ libert ctico-politica, cade, perche nella struttura delly prima c'¢
seconda. Il che non vuol dire che noi siamo Sempre concretamente intentj
a promuovere libert) ctico-politica, bensi che Quando, direttamente o jnd;.
rettamente, non viviamo per essa, allora non viviamo da uomini, n¢ possiamo

10



parlare di altre libertd che sovvengano alla nostra piatta animalitd. Soprav-
vive invece in C. quel dualismo di seritd, trascendentale -ed etica, cui ab-
biamo accennato a proposito della « logica », e di talvolta sapore pramma-
tistico-sociologico al suo modo d’intendere la storia, malgrado la suggestiva
definizione d'« estensione al passato della comunitd morale » (p. 212)2
L'autonomia della tecnica, quale & naturalmente comportata dalla pre-
supposizione della libertd trascendentale, & poi la ragione che determina la
gid accennata distinzione fra fare pratico e fare scientifico, caratterizzato
il primo dall’esatta previsione, il secondo dalle « novitd », dalle « sorprese »
sopravvenienti. Il prototipo dell'uvomo di scienza sarebbe in tal mode Co-
lombo che credendo di andare in India si imbattt nell'wfile novitd poi
chiamata America, L'aggettivo «utile » & importante percheé C. stesso deve
ammettere che anche nel giudicare del valore teoretico di un atto non pos-
siamo prescindere dall’« interesse umano» della ricerca. Cid significa che
sussiste sempre una certa qual previsione dell'utilith umana dei risultat,
¢ che & quindi difficile giudicare alla stregua della loro assoluta « novitd ».
Non si tratta per altro, C. ce ne avverte chiaramente, di distinzioni asso-
lute con criteri assoluti, ma di orientamenti di comodo fra i diversi abiti di
vita dello scienziato da un lato e dellvomo pratico dall'altro. Fra i
quali corre poi una differenza psicologica, la differenza fra il « praticone »
che si smonta al primo imprevisto ¢ colui che invece ama almanaccare
sulle novith che incontra, al punto da dimenticare ’eventuale danno avu-
tone. Per non ridurre la questione a una faccenda di temperamenti mi
sembra si debba variarne P'impostazione, notando come in ogni caso si
tratti di specificazione tecnica delle condizioni date ¢ dei mezzi utili alla
realizzazione di un programma, che ¢ per altro ristretto nel caso del pro-
cedere pratico ed amplissimo nel caso del procedere scientifico. Lo « scien-
ziato puro» ¢ colui che lavora a fornire conoscenze atte alla realizzazione
di qualunque possibile programma wmano, senza neppur chiedersi quale
potra essere; invece colui che, sveglio, vuol uscire da una stanza, & soddi-
sfatto non appena si ¢ reso edotto circa Pubicazione della porta. Caratte-
ristica delle « scienze pure» & appunto di non preoccuparsi delia loro ap-
plicazione, di compartimentarsi in ambiti delimitati non dai fini, come
nelle «tecnichey in senso specifico, ma dall'opportunitd (sempre pratica)
di rimanere nell'ambito di fenomeni affini. E chiaro che per cosiffatti modi
di procedere I'imbattersi in « novitd » riesce meno disastroso che nel caso
di realizzazioni pratiche mandate a monte da una qualche « novita » impre-
vista, ma csso non & affatto peculiare dell’abito scientifico, nd tanto meno
criterio di giudizio del valore di una ricerca teoretica. E singolare poi che
I'affermazione di C. si possa anche totalmente rovesciare. In fatti cid che ci

4. Vedi per questa critica una ‘mia recensione a quel volume staccato su Belfagor,
mareo 1947,

11



..‘;;\

guida alla scienza da un lato, a conoscenze particolarildall‘altro non pud
non essere la stessa volonti umanamente configurata, ma a volta a volta
differenziata per specificazione maggiore o minore di tale configurazione.
Lo scienziato puro lavora per una umanithi in generale, quasi astratta
(nulla di peggio dello scienziato nazionalista), I'uvomo pratico si inserisce
nell'umanitd in qualche modo molto pilt particolare, per lui le volonti
degli altri uomini pesano assai di pit che per lo scienziato nella loro con-
creta imprevedibilitd individualeyPurché si abbandoni la considerazione,
gid sopra criticata, del singolo atto tecnico fine a se stesso, il criterio della
perfetta previsione non si potrebbe applicare che ad un’azione che trasfor-
masse gli uomini in scimmie e papagalli, non ad un'azione umana, ciog
ad un'azione vera: la quale sard tale solo se lascierd adito al prodursi di
qualche novitd, cioé a un divenire spirituale reale ¢ non solo apparente,
Sard buon educatore se fard degli uomini liberi, non degli uomini le cui
azioni si possano interamente prevedere. Se dunque la prassi deve wener
conto di tale esigenza assai pit che non la teoresi, che al limite pud pre-
scinderne affatto, poiché esaurisce completamente il suo compito senza alcun
riguardo a cid che in particolare potrd volere quell'umanitd coi si i
mita a fornire possibilitd tecniche d’azione in generale, ci accorgiamo
che proprio per la prima vale il criterio della novity imprevedibile e per
la scconda quello della previsione quanto pitt perfetta possibile, che & del
resto I'unico criterio generalmente accettato della scientificith.

La rigida consequenzialith che, come dicevamo all'inizio, contraddi-
stingue l'opera di C., fa si che egli non rifiuti aporie e posizioni eccessive,
quand’esse sono il portato necessario delle sue premesse. Pertanto c¢i & rin-
scito pidt facile mostrare qual’®, a nostro giudizo, il dfetto d'impostazione
che le comporta, in quanto da quello, nascosto e forse imperccttibile, per-
che, se cosi si pud dire, sotto il livello della stessa coscienza filosofica oggi
generalmente diffusa, sono coerentemente tratte conseguenze in cui I'errore
inizialmente minimo appare notevolmente ingrandito. Cosi rispetto al pro-

blema_religioso il vigoroso laicismo_del C, rischia di diventare incompren-

sione, Per C. la religione ¢ una sorta di moralitd mitizzata, la sua es-

senza ¢ una specie di esemplarismo etico pid o meno adeguato, Ja stéssa
afermazione di Dio non ¢ a _pos.zione, il riconoscimento della
Persona per eccellenza ». Tutto cid & vero, ma non ¢ sufficiente, Ove,
secondo I'impostazione calogeriana, la coscienza morale sia (@ggiunia) alla
coscienza trascendentale, Dio  non potrd mai essere pit che Un mito,
perché prima sono /o, poi & Dio. Ma ove invece ci si accorga che noi o siamo
coscienza morale, o non siamo nulla, anche se per caso vuoti palloni gonfiati
di « scientia », cani sapienti cui manca la « charitas » che costruisce I'uomo,
allora Iddio diviene fonte di grazia, ¢ cio¢ « prima» di noi, sebbene in
noi, & l'atto che ci sveglia a coscienza ¢ a libertd, a quella « hibertd di co-

minciare » che C. riconosce anteriore all'esercizio di libertd, ¢ 1l vettore della
]

12



dimensione morale, diversa da quella spazio-temporale, estranea a tutte le
tecniche, ove noi dobbiamo (e solo possiamo) ed ficare, e noi allora amiamo
in Dio, esistiamo in Dio, senza che pidl vi sia questione di dimensioni fra
contenuto e contenente (Dio e coscienza), perché questa non & « prima»
di quello. Si intendono cost anche gli aspetti a prima vista pill sconcertanti
delle vere esperienze religiose, anche di quelle predestinatarieg

Ci resta da dire del terzo volume, dedicato all'Estetica, Semantica, Isto-
rica, trattazione di vasto respiro e di larghi sviluppi. Certo fra le opere di
estetica posterociana una delle poche che costituiscano una messa a punto
di problemi veramente originali. Malgrade il solito titolo « triadico », non
si tratta né di un'artificiale unitd sistematica, n¢ d’altronde di trattazioni
giustapposte, bensi dell'elaborazione di alcune intuizioni fondamentali stret-
tamente legate fra loro: esse sono il concetto di «equilibrio lirico», la
distinzione fra semantico ed asemantico e la « pratica concludenza » come
ideale storiografico. Quest'ult ma impostazione sembra in parte inficiata dal-
Pindistinzione (che ha del resto in comune con la stessa storiografia cro-
ciana) fra l'aspetto sociologico-prammatico e quello etico-politico della
storia, ma & d'altronde da segnalare la suggestiva pregnanza che ne deriva
all'universale storico inteso quasi come la personificazione di una complessa
funzione che ha del moralmente parenetico e del tecnicamente istruttivo.
1l vincolo che lega V'universale storico all'umiversale fantastico & quasi di
complementaritd, ché a quella funzione di incentivo per I'azione si con-
trappone, nel secondo, come in generale in ogni genuina esperienza este-
tica, un’attiviti liberatrice «dall’urgenza dell’azione ». Tale & il carattere
dell’arte: accostamento di elementi « patoeidetici », vale a dire di immagini
di varia natura comunque fornite di una carica affettiva, & realizzata come
arte soltanto se tali clementi neutralizzano, per cosi dire, a vicenda, la loro
pratica emotivitd. E raggiunto allora V'equilibrio lirico, che C. sostituisce al
concetto crocians d'intuitione lirica, contraddittorio in quanto non & possi-
bile che in quel fluire senza soste che & il nostro presente spirituale pos-
sano darsi delle «soste» contemplative, delle fissazioni conoscitive, quasi
che il sentimento non fosse sempre anche conoscenza. L'equilibrio lirico
non comporta invece una cosi inverosimile discontinuith dell'intimo dive-
nire della coscienza, bensi la semplice compresenza di contenuti rappre-
sentativi e sentimentali diversi, le cui opposte spinte pratiche, pur senza
fermare il flusso della vita, tuttavia rasserenano ¢ danno quel senso di af-
francamento che caratterizza l'esperienza estetica. L’autore non si limita
ad affermazioni astratte, ma si impegna in minute e quasi scmpre assai
felici analisi di squarci lirici, di esemplari d’arte figurativa, di esperienze
estetiche naturali, che formano una delle attrattive pid originali e singulari
del libro. Al concetto d’equilibrio lirico & strettamente legato, come s'¢ detto,
la distinzione fra semantico e asemantico, in quanto i contenuti patoeide-
gici della nostra esperienza estetica non Nascono con essa, ma ce li fornisce

13



la vita, e 'arte non pud sempre servirsene direttamente, che, se non & figu-
rativa o mimica, deve esprimere quei contenuti mediante un linguaggio,
Percid la distinzione si estende alle arti stesse, che in parte presentano ele-
menti direttamente emotivi (arti asemantiche), in parte devono ricorrere a
dei mezzi espressivi, come la parola o il suono musicale, per evocarli (arti
semantiche). La distinzione ha importanza cosi per 'estetica come per la
stessa teoria del linguaggio, ed in essa si pud scorgere quello stesso appello
alla «realtd », alla «faccia delle cose », all’effettivo « contenuto mentale »
che gid abbiamo trovato nella Logica. Per cid che riguarda I'estetica mi
limiterd ad accennare al carattere abbastanza ingenuo di quella « prova di
Pigmalione » suggerita per distinguere con sicurezza le arti semantiche da
quelle asemantiche; di fronte alle prime non vi troverete mai, come invece
accade per le seconde, a desiderare che il concreto elemento estetico pre-
sente alla vostra sensibilitd diventi una realt effettiva, come Pigmalione
volle della sua statua. Ma in veritd Pigmalione volle che della sua statua
solo cid che essa rappresentava divenisse realtd, non cid che essa era; ora
questo rappresentare, pilt o meno mediato, ¢'¢ sempre in qualunque forma
d'espressione. 11 fatto & che Calogero, giusta il ripudio dell'indefinita me-
diazione fatto nella Logica, crede all'immediato, cioe all'intuizione, all’ele-
mento intuitivo primo, patoeidetico. Col che finisce col trovarsi, in' alcuni
momenti, in una posizione assai simile a quella del Croce della prima
Estctica, e perché rinnova in certo modo la dottrina dell'impressione, e
perche presuppone anch’egli un limite naturalistico, in quanto i sentimensi
da cui sempre dobbiamo liberarci non possono essere che qualcosa di infe-
riore, di naturalistico (dando al vocabolo il valore che gli attribuisce 1'idea-
lismo). Viceversa I'arte non ha niente in comune con esperimenti di psi-
canalisi, pud liberare o non liberare dai sentimenti: in linguaggio psico-
logico sarebbe pid corretto dire che li sublima. Il che significa che non sono
annullati ma integrati in sentimenti via via pit alti, non posti sin dall’ini-
zio a contrasto con gli altri, ma da essi svolgentisi con un processo continuo
«che intender non lo pud chi non lo prova »,

Ma il punto che induce pid gravi dubbi, e che del resto abbiamo visto
esscre alla base anche dei lati meno soddisfacenti della teoria estetica,
¢ la distinzione fra semantico ¢ asemantico, In realtd non esiste immagine
di per sc stessa desiderabile, il desiderabile & un qualche «stato » interno,
di per st assolutamente ancidetico, soltanto associato a determinate imma-
gini, non importa se pitd o meno mediatamente, E gid « immaginare » qual
cosa, significa agitare nella nostra mente non delle realtd, ma dei « segni »,
dei termini di un linguaggio, sia pur soggettivissimo linguaggio. Il pensiero
fin che ¢ cosciente ¢ linguistico (in questo senso latissimo): anche se nell’e-
sempio addotto  dell'incidente automobilistico si ha un rapido  susseguirsi
d'immagini, non di parole. Giustissimo, ma le immagini sono un linguaggio.

Il C, per cui la struttura trascendentale della coscienza & costituita da

14


ospite
Stamp

ospite
Stamp


« universali irrapresentabili» non dovrebbe avere difficoltd ad ammetterlo.
La ragione profonda per cui non lo ammette & da ricercarsi, a nostro giv-
dizio, nel fatto che cgli non giunge a sviluppare sino in fondo il motivo
centrale della sua filosofia, 1l valore unicamente morale del concetto di co-
scienza, Cartesio prima, gli idealisti poi, si sono sforzati di rendere cono-
scitivamente fecondo il soggettivismo, non importa se mediante una logica
formale o dialettica: certo & che tentarono di trarre direttamente dal sog-
getto forme conoscitivamente valide. Che questo tentativo sia illegittimo il C.
lo proclama senza ambagi, ma che ripudiarlo veramente significhi far coin-
cidere la struttura trascendentale della coscienza con la stessa moralitd senza
residuo alcuno (secondo quanto s'¢ accennato a proposito del concetto di
possibilc), ¢ conseguenza alla quale il C. mon vuol giungere. Egli mal-
grado tutto wuol salvare la teoreticith, mella forma generalissima della
presenza che coincide con la libertd trascendentale a prescindere dalla Liberta
etico-polinca. « La filosofia della pratica non & la pratica » aveva detto nella
conclusione della Logica (pag- 274); quindi & teoresi, & contemplazione,
¢ perche ¢ sia contemplazione, occorre aggiungere, ¢i dev'essere il con-
templato, I'immagine, dato primario, realtd originaria, non termine O segno
strumentale.

Cosi comprendiamo meglio, ad un tempo stesso, il deciso dissenso del C.
dal neo-positivismo ¢, cid che pidt ci importa in questa rapida conclusione,
la sua posizione nei riguardi del pragmatismo, di cui accetta le esigenze
fondamentali (donde quel pericolo d'interpretazione sociologica della storia
cui §'& accennato), ma critica il circolo vizioso (prammaticita della teoria
prammatista) con quell’argomcmazione'tﬁua idealistica della teoria della
pratica che non & la pratica, anziche insistere sull'irreducibilith a_criteri
prammatici del dato morale. Tuttavia la confluenza profonda di questa
« filosofia della presenza » con gli aspetti pit fecondi dello strumentalismo
logico, ¢ la complementariti dei due indirizzi il primo dei quali pud
fornire al secondo un senso dell’assolutezza morale che pur resista alla
sua spictata critica antidogmatica, non possono cssere sfuggiti al lettore
attento. La « filosofia della presenza» si afferma cosi come una filosofia
aperta che pur conservando l'istanza centrale dell'idealismo a difesa di un
valore insito nel soggetto, muove incontro a quelle diverse esigenze del pen-
siero moderno e contemporanco che essenzialmente si concretano in una
rivolta contro Videalismo stesso nella sua accezione pill ampia ¢ generaliz-
zata: il platonismo, ipostatizzazionc dello strumento coONOSCItivo, sacrificio
delllideale-persona all'ideale-sistema.

ALpo VISALBERGHI

15


ospite
Stamp

ospite
Stamp




ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp

ospite
Stamp


	calogero_r
	calogero_l
	calogero_r
	calogero_l
	calogero_r
	calogero_l
	calogero_r
	calogero_l
	calogero_r
	calogero_l
	calogero_r
	calogero_l
	calogero_r
	calogero_l
	calogero_r
	calogero_l

